#### GOVERNMENT OF INDIA

## ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

### ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 31402 CALL No. 913,005/B.I.F.A.O.

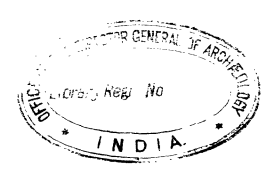
D,G.A. 79

| ı | ı |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |

|   |   |   | • |
|---|---|---|---|
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
| • |   |   |   |
| • |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   | • |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
| • |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   | • |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   | • |   | • |
|   |   |   |   |
|   |   | • |   |
|   |   | • |   |
|   |   |   |   |
| • |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |

## BULLETIN

# DE L'INSTITUT FRANÇAIS D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE DU CAIRE





# BULLETIN

## DE L'INSTITUT FRANÇAIS D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

PUBLIÉ SOUS LA DIRECTION DE

#### M. GEORGE FOUCART

DIRECTEUR DE L'INSTITUT FRANÇAIS DU CAIRE

TOME XIV

31402

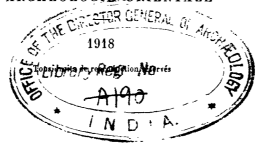


913.005 B.I.F.A.O.

LE CAIRE

IMPRIMERIE DE L'INSTITUT FRANÇAIS

D'ARCHÉOLOGIE ORIENTALE



OEN'LL. LIBRA A NEW DELHI. Aec. No. 31402

Date. 18 - 5 - 57

Call No. 913 - 005/B.T.F.A.0

# TABLE DES MATIÈRES.

|                                                                                          | Pages.  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| G. Daressy. Indicateur topographique du Livre des Perles enfouies et du mystère précieux |         |
| (suite et fin)                                                                           | 1- 32   |
| H. Gauthier. Un nouveau monument du dieu Imhotep (avec 1 planche)                        | 33- 49  |
| D <sup>r</sup> Geo. P. G. Sobhy. La prononciation moderne du copte dans l'église         | 51- 56  |
| - Studies in coptic lexicography                                                         | 57- 64  |
| Description d'un crâne trouvé dans une tombe à Tell-el-Amarna                            |         |
| (avec 1 planche)                                                                         | 65- 67  |
| H. LAMMENS. L'ancienne frontière entre la Syrie et le Hidjàz (notes de géographie histo- |         |
| rique)                                                                                   | 69- 96  |
| H. MUNIER. Les Actes du martyre de saint Isidore                                         | 97-190  |
| H. LAMMENS. Les Chrétiens à la Mecque à la veille de l'Hégire                            | 191-230 |
| CH. Kuentz. Deux points de syntaxe égyptienne                                            | 231-254 |

|  | r |             |   |
|--|---|-------------|---|
|  |   | ست<br>شروري | ~ |
|  | · |             |   |

#### INDICATEUR TOPOGRAPHIQUE

DU

#### "LIVRE DES PERLES ENFOUIES

#### ET DU MYSTÈRE PRÉCIEUX"

(SUITE ET FIN)

PAR

#### M. GEORGES DARESSY.

MINA EL GHASOUL, مينا الغسول — \$ 108.

Variante au manuscrit nº 3726 du nom Manâbit el Ghasoul (voir t. XIII, p. 224).

Miniet 'Amrou, منية عرو — § 33.

A l'article de Bir el Bazabiz j'ai rappelé qu'il existait un Darb el Bazabiz voisin de la mosquée d'Ahmed ibn Touloun. Dans le texte poétique de ce paragraphe on parle (vers 4) d'une digue, جسر, et (vers 5) d'un pont, قنطرة, qu'on doit prendre pour arriver à ce puits, en partant du Vieux puits, illustration de la digue, et qui se trouvait sur le Khalig près de sa naissance; le Vieux puits pourrait désigner la tête de l'aqueduc conduisant l'eau à la Citadelle, et par suite le Miniet Amrou serait la partie du Vieux-Caire bordant le petit bras du Nil de l'autre côté duquel est l'île de Rodah, par conséquent dans les parages de la Mosquée d'Amrou.

Miniet IBN Khasim, منية ابن خصيم — § 94.

C'est la Minieh de Moyenne-Égypte, chef-lieu de la province de ce nom, plus souvent appelée Miniet beni Khasib, منية بنى خصيب, par les auteurs arabes, selon l'étymologie rapportée par Maqrizi et Abou Saleh (77 b).

Bulletin, t. XIV.

#### Miniet Ifta, منیة افتا — § 296.

La mention du Qasr Qaroun nous indique que ce lieu est à chercher vers le lac à l'ouest du Fayoum. Mais Ifta est certainement un mot mal écrit et l'on peut supposer que l'écrivain a eu en vue soit El Yaqoutah, الياقوته, qui est au pied de la montagne, plus loin que l'extrémité du lac, soit Médinet Watfeh, مدينة واطغه, devenue Wafteh par métathèse, qui est à l'est de Qasr Qaroun.

El Mo'allagah. Voir Mosquée El Mo'allagah.

EL Mo'ATADOUN, المعتدون — § 355.

Il est à peu près certain que ce nom est une corruption de celui d'El Médamoud, المدامود, qui montre encore les ruines d'un temple, à l'est de Karnak. Le point de départ pour le voyage marqué à Louxor et la traversée d'un grand temple sur la route sont des indices suffisants pour l'identification du lieu.

#### Моснтопоп, مشطهر — § 78.

Le paragraphe 77 étant consacré à Toukh el Malaq, au premier abord on ne peut douter que ce Mochtohor soit le مشتهر ou مشتهر qui n'est qu'à 2 kilomètres 1/2 à l'est de cette ville de la province de Qalioubieh; il n'existe pas de kom entre ces deux villes. Mais si l'on tient à considérer comme essentiel dans ce paragraphe le Tell el Berouch, il faut reconnaître que le scribe s'est trompé: ce tell existe effectivement, mais plus au nord, à la limite des markaz de Minet el Qamh et de Belbeis, au sud de Telbanah, et à l'est de cette colline on trouve Sandanhour, سندنه ور. Trompé par une assonance finale, l'écrivain qui venait de s'occuper de Toukh a noté Mochtohor au lieu de Sandanhour.

Monalleq. Voir Tell el Monalleq.

El Moharraqah, المحرقة —— المحرقة 304, 305, 408, 409, 410, 412, 413, 414.

Le Moharraqah qui fait l'objet de ces articles est celui dépendant du district d'El Ayat, dans la province de Gizeh. La pyramide voisine de ce village est celle de Senusert I<sup>er</sup>; un peu plus au nord est la pyramide de Licht, tombeau d'Amenmhât I<sup>er</sup>, fondateur de la XII<sup>e</sup> dynastie, qui avait établi en ce lieu sa capitale Tha-taui près de la frontière de la Basse et de la Haute-Égypte. Abou Saleh (61 a) mentionne le couvent cité au paragraphe 409, mais en commettant l'erreur de placer El Moharraqah près d'Abou Noumrous, qui est voisin de Gizeh.

Basqanoun ou Basqaloun étant dans le district de Maghaghah, à l'ouest du Bahr Yousef, la montagne du «père des cavaliers » est la partie de la chaîne libyque voisine de cette localité et de Masid el Waqf occupée par un cimetière antique, qui serait, je présume, celui de la 🖘 🗓 😅 antique, Takona des Grecs, Takulag en copte (1).

La montagne au nord du Birket Qaroun s'appelle encore Gebel el Qatràni. Des deux passages dans lesquels on la cite, l'un s'applique à l'extrémité ouest du lac, près d'El Yaqoutah, l'autre au nord de Dimeh, ou Qasr el Sagha.

L'orthographe du mot est incorrecte et il faut certainement lire Gebel Antanious, جبل انطانیوس «la montagne de saint Antoine». C'est donc de la chaîne arabique, dans la partie voisine du Deir el Maïmoun, qu'il s'agit.

Il est question dans ce paragraphe de tombe d'un roi d'Héliopolis, ce qui permet de chercher cette montagne dans les parages de 'Aïn Chams et de

1.

<sup>(1)</sup> DARESSY, L'Égypte céleste, dans le Bulletin de l'Institut français, t. XII, p. 19.

Matarieh. Entre le Caire et Matarieh avait été construite une mosquée dite du puits (El Bir) ou du sycomore (El Gummeizah) appelée plus tard mosquée de Tabr et de la paille (Tibn). C'est peut-être de ce sycomore qui donna son nom à la mosquée que la montagne prit son nom; elle serait donc au nord du Gebel el Ahmar.

Le livre explique que c'est une haute butte isolée à l'ouest de l'extrémité du Birket Qaroun et par suite dans le désert au nord du Ouady Rayan.

Les carriers connaissent encore le Gebel el Misan ou Masan, à l'est de Bassatin, à l'entrée du Ouady el Tih et vers son côté nord, formant une colline au pied du Moqattam.

Orthographe fautive de Moqattam, nom de la montagne qui domine le Caire à l'est, à moins que le scribe n'ait donné ce nom par métathèse au lieu de Gebel Motabbaq qui est une colline au sud-ouest de 'Aïn Sira, près du bas plateau de Batn el Baqarah.

Déformation du nom du Gebel el Moqattab dans le manuscrit nº 4609.

D'après les renseignements qu'on peut tirer du texte, ce Gebel Mousa est identique au Gebel el Teir, la montagne sur laquelle est construit le Couvent de la Poulie, mais il ne serait pas impossible que cette montagne de Moïse n'existe que par une erreur du scribe, qui aura confondu le Gebel el Teir avec

le Gebel el Tor, جبل الطور, le Sinaï, et aura cru qu'il s'agissait du mont de Moïse voisin du couvent de sainte Catherine.

Cette montagne, qui joue un grand rôle dans les légendes arabes, est située dans le désert oriental à 19 kilomètres au sud de Belbeis et à 28 kilomètres à l'est d'Abou Zabal; elle domine au sud le Ouady el Gafreh qui aboutit vers El Gheitah.

Ce doit être une montagne assez élevée du massif situé au sud-est de Hélouan. Elle n'est pas marquée sur les cartes que j'ai pu consulter. Il existe un Ouady el Qitâr aboutissant au Ouady Ramlieh qui débouche en face d'El Karimat au sud de Sol, mais il est déjà assez éloigné de Hélouan pour qu'il n'y ait pas de rapport à chercher entre la butte et la vallée portant ce nom.

Maqrizi (chap. xlvı) dit que El Rasad, الرصد l'observatoire, est une élévation qui domine à l'ouest le quartier de Râchidah et au sud le Birket el Habach; elle fait face à la colline d'El Kabch. L'auteur de ces notes a confondu Rasad et Râchidah : ce dernier quartier est en plaine, au sud du Caire, puisqu'au paragraphe 315 on voit que sa mosquée avait un puits.

Le Gebel el Ahmar, massif isolé de grès siliceux rougeâtre, qui se dresse à l'est du Caire au nord du Moqattam, est bien connu. Le paragraphe 282 indique qu'on y taillait des idoles et le fait est exact; cette montagne ne conserve que de faibles traces de son exploitation dans l'antiquité (1).

<sup>(1)</sup> Annales du Service des Antiquités, t. XIII, p. 45.

. 129 § — جبل بطريق للحمار . Montagne du Tariq el Honar

Les indications sur cette montagne avec le chemin de l'âne sont suffisantes pour faire reconnaître qu'il est question de la partie de la chaîne arabique voisine du couvent d'El Maïmoun, connue également sous le nom de Montagne d'Antanious (§ 124). Le chemin de l'âne est peut-être la piste suivie par les caravanes qui se rendent au Couvent de saint Antoine près de la mer Rouge.

Cette chaîne en bordure du Nil, bien connue par la légende de l'oiseau Bouqîr, et sur laquelle se dresse le couvent de la Vierge (dit aussi de la Poulie), est également mentionnée par les écrivains arabes sous le nom de Gebel el Kaff, جبل الكني. Elle est un peu au sud de Samalout, sur la rive est.

Cette Mosquée Blanche est à Tammouh, village à 9 kilomètres au sud de Gizeh, au bord du Nil, et près duquel existe le couvent d'Abou Seifein.

Le village de Sol, où est cette mosquée, figure sur la carte au sud d'Atfih, dans le district d'El Saff. N'y aurait-il pas une confusion avec l'église d'Abou el Arah, ابو الرق (ou Abou Ari ابو الرق), qu'Abou Saleh dit avoir existé dans ce pays, l'orthographe des noms étant fort voisine?

Elle se trouve à Ahnàs, l'ancienne Héracléopolis, à l'ouest de Béni-Souef.

- 1° Une mosquée de ce général est marquée comme existant à Marsafa, qui est en Qalioubieh, dans le district et au nord-est de Toukh el Malaq.
- 2° Une autre mosquée de ce nom est mentionnée au paragraphe 45 à «Senhour el Médineh, au Fayoum». Ce Senhour existe encore, dans le district de Sennourès, mais le nom avec l'addition de «el Médineh» est maintenant réservé à une autre localité du district de Dessouq en Gharbieh.

Wardân où se trouve cette mosquée fendue est près du Nil et du plateau libyque, dans le nord de la province de Gizeh, district d'Embabeh.

C'était une des mosquées de Bahnasa, l'antique Oxyrhynchus, aujourd'hui entièrement déchue et village de 150 habitants dans le district de Béni Mazar.

Le livre place cette mosquée à « Deir Bahtit, دير بحطيط, à Belbeis » : j'ai bien peur que le scribe n'ait fait ici une double erreur. On ne peut supposer qu'il y ait eu une mosquée dans un couvent, ce serait donc un village qui se serait nommé Deir Bahtit : ce nom est inconnu dans les listes topographiques, mais il y a un Bahtit à 10 kilomètres au nord de Belbeis, dans le district de Zagazig, région où il n'y a pas d'agglomérations coptes. Je présume donc que le « à Belbeis » a été ajouté à tort par le copiste. et qu'au lieu de Deir Bahtit il faut lire علي عالية, village au sud de Minieh, l'aspect graphique des deux noms prêtant à confusion.

A Gizeh, chef-lieu de la province de ce nom, sur la rive gauche du Nil. en face du Vieux-Caire.

Cet édifice se trouvait à Samanoud, l'ancienne Sebennys, actuellement en Gharbieh, district de Mehalla el Kobra.

Elle est indiquée comme se trouvant au Birket el Habach, soit au sud du Vieux-Caire. El Khidr est le surnom donné par les Arabes à un personnage sacré qui paraît être le prophète Élie.

Cette mosquée se serait trouvée sous l'église de la Vierge, dite El Mo'allaqah dans le Qasr el Cham', la Babylone d'Égypte.

Il n'existe plus de mosquée de ce nom à Boulaq; elle n'était déjà plus portée sur le plan de ce faubourg du Caire dressé par la Commission d'Égypte.

Cette mosquée du Prophète est donnée comme située à Menouf el 'Ola, en Menoufieh.

La mosquée est dans un village d'Abousir qui n'est pas précisé. Comme les articles voisins du livre ne sont pas en ordre et sautent sans cesse d'une région à une autre, on ne peut préciser si c'est Abousir el Sidr, voisin de Saqqarah. Abousir el Malak. en face de l'entrée du Fayoum, ou Abousir Dafanou, du district d'Etsa; dans ce dernier cas on aurait l'Abousir voisin du village de Ma'souret Arafah, معصرة عرفة, qui rappelle également le nom du personnage.

Mosquée d'El Nabi Mohammed, مسجد النبي محد . . \$ 4.

Le manuscrit n° 3726 précise son emplacement dans le voisinage de la mosquée d'Amrou, et si la saqieh du roi est la tête de l'aqueduc de la Citadelle, cette mosquée aurait été proche du Foum el Khalig.

Dans la ville de Samanoud, ancienne Sebennys.

Râchidah était un quartier du Vieux-Caire au pied de la butte de l'Observatoire, probablement dans les environs d'Abou'l-Se'oud, puisque selon Maqrizi (1) le roi El Naser Mohammed ben Qalaoun avait commencé à creuser un canal qui, partant d'Athar el Nabi et se dirigeant vers la Citadelle, passait au pied de la colline de l'Observatoire.

Deux mosquées de la Miséricorde sont mentionnées dans le Livre des Perles enfouies, une au Caire (§ 52), dont je ne saurais indiquer l'emplacement (2), l'autre (§ 20) à Dallas, l'ancienne Nilopolis, voisine de Zeitoun, dans le district de Wasta. Il y a peut-être confusion de localités, car il est étrange que ces deux mosquées se distinguent également par trois palmiers sortant d'une seule souche.

Ce doit être une mosquée construite dans le quartier dit de Roum ou des Romains (Grecs) au Vieux-Caire.

la liste copte des églises. Je ne sais s'il y a un rapport à établir entre cette mosquée et le nom du village.

<sup>(1)</sup> Traduction Bouriant, p. 370.

<sup>(2)</sup> Le village de Choubra el Khimah voisin du Gaire est nommé Choubra Rahmah dans

Mosquée El Sidrah, قبيدة السدرة — \$ 21.

La mosquée du Jujubier (Zizyphus) à Dallas = †xox. Nilopolis, est peutêtre identique à la mosquée El Rahmah mentionnée au chapitre 20, qui renfermait aussi un arbre de cette espèce.

Le village de Nahieh. qui dépend du district d'Embabeh, dans la province de Gizeh, est cité ici nombre de fois pas pour lui-même, mais pour un couvent qui en était voisin (Deir el Karrâm) aujourd'hui disparu et pour les fouilles à faire dans sa région, dans la montagne d'Abou Roach et environs.

NESTOFOR. Voir ÉGLISE DE NESTOFOR.

Un village portant le même nom existe encore dans le district de Béni-Souef, à l'est d'Ahnasieh; cependant je ne suis pas persuadé que ce soit là le lieu cherché. Il y a dans le sud du Fayoum, district d'Etsa, un village de Nawàrah, عناره, qui pourrait bien correspondre au Noweirah du livre, d'autant plus qu'à 6 kilomètres de là, au nord-est, se trouve El Ghâbeh, الغابة, qui serait El Ghabât, الغابات, mentionné au chapitre 223, tandis qu'aucun nom analogue ne se présente dans les parages de Béni-Souef.

Ce village, nommé fréquemment comme point de départ pour des recherches dans la montagne, dépend du district d'El Saff, moudirieh de Gizeh; il est sur la rive est du Nil, à peu de distance au sud de son chef-lieu de district. Suivant une tradition arabe, Moïse y serait né.

Les dépôts d'Hermès sont, dit-on, «dans l'arbre béni qui ne meurt ni en

été ni en hiver, qui ne périt pas par les vents, qui ne change pas par le cours du temps et qui n'a pas de pareil dans la montagne ouest, et l'on voit plus loin que cet arbre est un sycomore. On ne peut douter que cet arbre sacré soit celui qui dans l'antiquité fut consacré à Hathor dès l'Ancien Empire, et la déesse en avait même pris le titre de maîtresse du sycomore du Sudmand l'antiquité que cet arbre était en pleine montagne, peut-être sur la route du Fayoum, et comme d'après le texte il était plus court de s'y rendre en partant de Barnacht que du Deir Hermès, c'est-à-dire le couvent de Jérémie à Saqqarah, on en doit déduire que cet arbre abritant les dépôts d'Hermès se trouvait à la hauteur de Dahchour.

Deir el Ballàs est sur la rive gauche du fleuve, entre Qouft et Qeneh, le Ouady el 'Abbàd serait donc dans la montagne qui s'avance vers Dendérah et a forcé le Nil à faire un grand détour d'Erment jusqu'à Hou. Le temple d'Abou Ballàs ou Abou Malàtis qui s'y trouverait n'est pas connu.

Il est noté comme étant près d'Oskor, au delà de Kom el Ramàd. Ces noms ne sont pas portés sur les cartes; le ravin qui débouche à la hauteur d'Oskor étant nommé Ouady el Nawa'mieh, النواعيم.

C'est à l'est d'Akhmim qu'on doit trouver la vallée des Vierges.

Cette vallée est un embranchement du Ouady Qandil, lequel semble être le Ouady el Tih qui borde au sud le Moqattam.

Ce serait une vallée au sud de Hélouan, par laquelle les Israélites partirent vers l'est. On peut en rapprocher le récit de Maqrizi (1) d'après lequel les 'Adites qui avaient ravi le pouvoir à Achmoun ben Qobtim furent chassés par la peste après 90 années de domination et se retirèrent sur Médine par la route du Ouady el Qora.

Les renseignements donnés tant au paragraphe 365 pour ce Ouady el Qana qu'au n° 364 pour les tombeaux des cannes montrent qu'on arrive à cet endroit en suivant le Ouady el Geraoui qui aboutit à quelques kilomètres au sud de Hélouan. Sur la carte au \(\frac{1}{220000}\) est indiqué à la hauteur d'El Ghammezah el Soghaira, mais à 60 kilomètres du Nil, un Bir el Qena au confluent du Ouady Abou Seri' et d'un Ouady el Qana. Je n'oserai affirmer que ce soit là le Ouady Qana du livre à cause de la distance, bien qu'à propos d'Oskor (\$ 118) on parle de recherches à deux jours et un tiers de marche à l'est de cette ville (2).

D'après ce qui est écrit au paragraphe 24, la vallée de la lampe semblerait être ce que les cartes marquent Ouady el Tih, longeant au sud le

<sup>(1)</sup> Trad. Bouriant, t. II, p. 398.

<sup>(2)</sup> On peut comparer avec la description le Rapport sur une fouille exécutée dans le désert Arabique par Hassan effendi Hosni, publié dans

les Annales, t. XII, p. 51; la fouille, consistant en déblayement de puits anciens et d'époque incertaine, eut lieu dans le Gebel el Qana, à 21 h. 1/4 de Hélouan.

Moqattam; le sol noir comme du collyre serait dans les environs du Bir el Fahm où l'on a fait jadis des sondages pour chercher du charbon de terre.

Cette vallée du jujubier se trouve entre Assiout et Dronkah: c'est par conséquent le vallon qui limite au sud la montagne d'Assiout criblée de tombes antiques et de carrières. Il y a peut-être un rapport à établir entre ce ouady et le couvent d'Abou Sàdir, ابو سادر (Abou Saleh, 88 a). ou Abou Sadrah. ابو سادر (Maqrizi), où vécut un saint Théodore dont le corps fut transporté à Chotb.

OUMM QAMAR. VOIP MONTAGNE OUMM QAMAR.

De nombreux chapitres du livre sont consacrés à la recherche de trésors dans les environs des Pyramides. On peut grouper les textes suivant l'indication d'autres places ou monuments accompagnant la mention des Pyramides de la façon suivante :

Les deux mentions sont semblables, et la cachette est à un mille au nordouest dans une montagne blanche, donc dans le massif au nord du ravin que suit la route du Fayoum.

La recherche s'effectue à 12 coudées au sud-est du sphinx, soit probablement dans le Temple du Sphinx que le scribe appelle la grande pyramide à degrés!

#### c. Pyramide de Chadad à Gizeh.

Les points à fouiller sont : § 82, à 3 milles à l'ouest.

- \$ 86 et 87, à un mille 1/2 à l'ouest ou au nord-ouest, dans deux montagnes blanches.
  - \$ 204, à une étape à l'ouest de la pyramide.

#### d. Pyramide de Chadad et Sphinx.

- ₹83, à l'ouest du sphinx.
- \$ 89, dans la cinquième grotte à droite du Sphinx.
- § 202 et 309, à 7 coudées en arrière de la nuque du Sphinx.
- § 306, à 40 coudées devant le Sphinx.
  - e. Pyramide de Chadad et rocher (1) de Dahnag (ou Rahag, Dahig).

Le rocher de Dahnag s'aperçoit au nord en montant sur un kom noir qui est à l'ouest de la pyramide : ce doit être la montagne d'Abou Roach.

- § 84, tombes sur le massif de Dahnag.
- \$ 248. tombeaux d'Atbaq à 1/2 mille au nord-ouest de Dahnag.
- § 308, tombes sur un tell élevé à l'ouest de Dahnag.

#### f. Pyramide de Chadad et grotte Aflàq. — § 307.

Aucun renseignement n'est donné sur la situation de la grotte Aflàq.

Dans tous ces articles, la pyramide de Chadad est la Pyramide de Gizeh. Chadad fils de 'Ad est un des rois légendaires dont parlent les auteurs arabes. Selon Abou Saleh (68b) il aurait eu trois frères : Arghach, Malik et Farmashat; Maqrizi (2) en fait un roi magicien qui aurait élevé la pyramide de Dahchour.

QAL'AT EL DAHNAG. VOIT DAHNAG.

Qal'at el Rayân. Voir Rayân.

QAL'AT EL SOURI, قلعة السورى — \$ 369.

Aucun des noms contenus dans ce paragraphe ne peut être identifié sûrement. Si Zarzourah est mis pour Farafrah et Médinet Wardabiha pour Bardanouha, Qal'at el Souri devrait alors être près de Matai ou Béni-Mazar; mais si Zarzourah est au nord du Ouady Rayân, ce Qal'at serait au Fayoum.

<sup>(1)</sup> Ahmed bey Kamal a traduit «fort de Dahnag-, mais le mot قلعة s'emploie aussi pour dé-

signer un rocher, un massif ou plateau isolé.

<sup>(2)</sup> Traduction Bouriant, t. II, p. 395.

Nom d'un bassin d'argile qui se trouverait à l'ouest de Batanoun, province de Menoufieh.

Pont à Bahnasa, ancienne Oxyrhynchus, maintenant du district de Béni Mazar.

Ce nom est sans doute en rapport avec celui du Ouady el Qana. Si c'est réellement du Ouady el Qana, situé à 60 kilomètres du Nil, qu'il est ici question, la route passerait par les Ouadys Geraoui, El Teim, Cheikh Salama et El Bétati. Cf. Annales, t. XII. p. 51.

Le manuscrit nº 4609 appelle « fosses (birak) el Qarmoussi » les puits funéraires qui se trouvent à une certaine distance au nord-ouest de la pyramide à degrés de Saggarah.

Le lieu dit «la vasque et le sycomore» est donné ici sur une route qui, partant du Moqattam, paraît se diriger vers le Ouady Dagleh; il est à un coude de cette route, et par suite on doit le chercher à l'entrée de la vallée de l'Égarement du côté de Bassatin.

D'après les explications du livre, El Qasabah est au sud-est du vieil Hélouan, près de l'endroit où se trouvent les sources sulfureuses, et par conséquent tout près de la ville actuelle de Hélouan.

Bulletin, t. XIV.

Un des sens de qasabah est celui de "partie principale d'une ville", je crois qu'ici le mot est pris dans cette acception et qu'il s'agit pour El Damirah de chercher dans un endroit situé entre la ville et mawin "les vignes".

Le Qasr Qaroun, temple égypto-grec situé au sud du Birket Qaroun, non loin de son extrémité occidentale, marque peut-ètre l'emplacement de la ville de Dionysias.

L'emplacement de ce château est assez bien précisé par le texte qui en marque la situation sur la montagne près du Deir el Hadid en face de Fechn.

Les tombes des auges sont données comme se trouvant au Ouady el Ghanaïm qui, d'après les renseignements fournis par les chapitres précédents, s'enfonce dans la montagne de Tourah. L'église de Na'man fils de 'Ad est probablement une des anciennes carrières dont cette montagne est remplie.

Prétendu cimetière antique dans la partie du Moqattam appelée Montagne noire et qui serait, selon les manuscrits, à 2 milles au sud-est ou 5 milles à l'ouest d'Héliopolis ('Aïn Chams).

Ces tombes des Amalécites seraient à Saqqarah à un mille, au sud de la pyramide à degrés, ce qui conduit vers le groupe des pyramides de la VI<sup>e</sup> dynastie. Maqrizi (2<sup>e</sup> partie, chap. m<sup>(1)</sup>) donne une liste des rois Amalécites

Traduction Bouriant, t. II, p. 406.

qui auraient vécu à l'époque de Joseph et de Moïse et correspondraient ainsi aux rois Pasteurs des listes grecques.

A un demi-mille au nord-ouest ou à l'ouest du massif El Dahnag (montagne d'Abou Roach) il y aurait toute une nécropole présentant l'aspect de mangeoires ou fosses. Son emplacement serait donc au nord du Ouady el Qourn.

Sous un titre différent du paragraphe 249 le texte a dù être primitivement le même pour les recherches à faire dans ces tombeaux des illustres. En combinant les indications contenues dans ces deux articles, on arrive à reconnaître que le lieu de la fouille doit être au sud du ravin de Saqqarah et que les deux grandes buttes sont le Mastabet el Fara'on et probablement la pyramide de Pépi II.

Les tombeaux des grues semblent se trouver dans la montagne d'El Lahoun et Hawara. Peut-ètre ce nom a-t-il été donné à la nécropole à cause de la fréquence des inscriptions portant le nom d'Horus d'Amenmhât III : The qu'on pouvait voir autour de la pyramide de ce roi à Hawara. Inutile de dire que la description des morts qu'on trouve dans les tombes est fortement imagée : les cuirasses d'or ornées de pierreries sont les cartonnages plus ou moins peints et dorés qui ornent les momies de cette localité et les 70 grues en or et perles sont les amulettes disposées en collier, qui comprennent souvent des faucons , des ibis te des âmes .

La situation au Fayoum de ces tombeaux des cendres n'est pas précisée. Il existe à un kilomètre au nord de Médinet el Fayoum un bourg de Dar el Ramàd, دار الرماد; peut-être y a-t-il un lien entre ces deux noms.

Les tombeaux de Tour (ou de la montagne) sont dans le petit Ouady el Ghanaïm, à l'est de Tourah. Le texte dit que ces tombes, ornées de pierres blanches ou noires, sont celles d'Amalécites, autrement dit des Pasteurs (voir § 152, 249, Qbour el 'Amaliqah).

C'est à un mille à l'est de Tennour Fara'on que se trouveraient ces quarante et une tombes. Or le Tennour Fara'on se trouvant au sommet le plus élevé du Moqattam, à l'est du Caire, c'est sur le Gebel el Giouchi qu'on devrait trouver cette nécropole.

Qorachieh dans le Gharbieh dépend du district de Santa, et se trouve au sud-est de Mehallet Roh. L'église mentionnée dans l'article doit être celle d'Ababnouda = apa Paphnouti (1).

Ville du district de Tanta, en Gharbieh, au nord de Mehallet Menouf. Une des divisions (hod) du territoire de cette localité s'appelle el Tin el abiad : peut-être était-ce là qu'était le bassin en argile dont il est question.

Nom d'une mosquée omayade à Ahnâs el Médineh, province de Béni-Souef.

RACHID. Voir ROSETTE.

EL RAHAG. Voir EL DAHNAG.

<sup>(1)</sup> Amélineau, Géographie, p. 586.

Ramadien, الرمادية — \$ 204.

Nom d'une construction dans le désert à l'ouest des Pyramides, à la distance d'une étape à cheval.

L'observatoire du Caire, auquel Maqrizi a consacré tout un chapitre (1), était sur les collines qui dominaient le quartier de Râchidah, faisant face aux collines d'El Askar et de Kabch; il est donc probable qu'il n'était pas éloigné de la mosquée d'Abou'l-Se'oud.

Le Ouady Rayân est la vaste dépression dont les bas-fonds sont inférieurs au niveau de la mer (jusqu'à -47 mètres), qui s'étend à l'ouest du Fayoum et du bassin de Gharaq. Les renseignements que donne le paragraphe 296 sont assez confus, en sorte qu'on ne peut reconnaître exactement où est placé le Qaf'at el Rayân ou massif de Rayân.

Rosette s'appelle en arabe Rachid, dérivé du copte pagit. Les listes d'évêchés montrent qu'elle a succédé à la ville antique de Bôlbuthis qui avait donné son nom à une des grandes bouches du Nil. Les salines sont à l'est du fleuve, sur la rive opposée à celle où est la ville.

Rous el Asnâm. Voir Église de Rous el Asnâm.

Village de la province et du district de Minieh, au bord du Bahr Yousef.

(1) Traduction Bouriant, p. 363, chap. xLVI.

#### SAFT EL MOULOUK, صفت الملوك — § 31.

Il y a erreur de scribe dans ce chapitre. Ce village est indiqué comme dépendant de Gizeh. Or Saft el Moulouk est un bourg du district de Teh el Baroud, dans le Béhéra, au nord-est de l'ancienne Naucratis. A peu de distance au nord-ouest de Gizeh existe un autre Saft, mais qui est distingué par l'épithète d'El Laban.

Je crois que le nom de ce pays. marqué comme étant dans la province de Bahnasa, a été mal copié par les écrivains; peut-être y avait-il مزورة, Mazurah ou Mezawarah, nom d'un village du district de Fechn d'où part le Ouady Muellah conduisant au Rayan, et dans lequel se trouve le couvent de Qalamoun.

Ville de la province de Daqahlieh, district de Mit Ghamr, assez proche de la branche de Damiette, en copte capagir. Dans la liste d'évêchés on lit κεωπτιος καιωτωπ = †βακι παθω = ωές, soit Léonto(polis) = l'évêché de Natho = Bana et Sahragt. Il faut comprendre que Léontopolis, ancienne (Ta-n-uaz Tanato, Natho) est le siège titulaire d'un évêché; mais la cité antique ayant été détruite (c'est actuellement le Tell Moqdam), le siège épiscopal a été transféré à Bahnaïa, ωώς, qui se trouve à l'est du tell, puis à Sahragt, qui est plus loin vers le sud-ouest.

La ville moderne est à côté d'un tell immense qui marque le site de l'ancienne Xoïs, en copte cebwoy, compris dans le district de Kafr el Cheikh, en Gharbieh.

C'est l'antique Sébennys,  $\uparrow \Rightarrow \bigcirc$  Thebnuti(r), Sabanuti en assyrien,  $\times_{\mathsf{EM-HOY}}$  en copte, maintenant du district de Mehalla el Kobra, en Gharbieh, au bord de la branche de Damiette.

Village du district de Kafr el Cheikh, en Gharbieh, dans les marais au nord-ouest de Sakha dont le nom entre évidemment dans celui de Sakha-oun, roi légendaire dont la fille aurait habité Sandala.

Elle est au Vieux-Caire, près de la mosquée du prophète Mohammed, qui n'existe plus, et de la mosquée d'Amrou. On doit donc la chercher non loin du Foum el Khalig, si elle ne désigne pas l'installation hydraulique de la tête de l'aqueduc de la citadelle.

Je crois que c'est par zèle ignorant que l'écrivain a ajouté à ce nom "au Fayoum", car Senhour el Médineh est dans la province de Gharbieh, district de Dessouq.

Ville du Fayoum au nord-ouest de Médinet el Fayoum, à l'ouest de Sennourès, son chef-lieu de district.

Le traducteur a mal transcrit le premier nom. Chamah et Tamah sont bien la désignation arabe des deux colosses (el Sanamat) dits de Memnon, qui dominent la plaine de Thèbes et étaient placés devant le temple funéraire d'Amenhotep III.

Sers, سرس الكوم 
$$\$$$
 63; Sers el Kom, سرس الكوم  $\$$  61; Sers de la dépendance de Menouf, سرس من ايجال منون  $\$$  62.

Ces diverses dénominations s'appliquent à une scule ville du Menoufieh, au sud-est de Menouf, actuellement appelée Sers el Layaneh, سرس الليانه. Elle

n'est pas sur le Nil, mais sur un grand canal ou bras naturel, le Sersawieh, parallèle à l'ancien Bahr el Fara'onieh aujourd'hui comblé : d'où l'explication peu claire du paragraphe 62. Au chapitre 63 il ne faut pas traduire ~au nord de Gharbiah ~ mais ~au nord-ouest ~. Il existe en effet une mosquée isolée en dehors de la ville, au nord-ouest, et c'est probablement cet édifice qu'il est recommandé de chercher.

Cette bourgade, qu'on appelle aussi Siflàq l'ancienne, سفائق القديمة, appartient à la moudirieh de Girgeh, district d'Akhmim, à 4 kilomètres au nord duquel elle se trouve, au bord du Nil, rive droite. Près de là, au pied de la montagne il y a un Deir el Amba Bakhoum qui est probablement un des couvents de Pakhôme notés comme dépendant d'Akhmim.

C'est un bourg du district d'El Saff, province de Gizeh, situé sur la rive droite du Nil un peu au nord de Wasta, et au sud d'Atfih.

Le «nombril de la montagne» est une grotte, ou plutôt une des carrières antiques du massif de Tourah.

Souleh. Voir Deir Souleh.

Il n'y a aucun moyen de recherche de l'emplacement de cette localité dont le nom, qui est peut-être entaché d'erreur. ne figure pas dans les listes géographiques.

$$S_{PHINX}$$
, ابو الهول  $-8$  83, 89, 202, 203, 300, 306, 309.

Le grand sphinx placé en avant de la seconde pyramide est désigné ici comme chez tous les auteurs arabes par le surnom d'Abou l-hol «le Père de

la terreur. C'est probablement à cause d'indications semblables à celle du paragraphe 202 disant de fouiller à sept coudées à partir de la nuque, que fut pratiquée au sommet de la tête la cavité qu'on y voit aujourd'hui.

Tout le chapitre intitulé «les dépôts d'Hermès» est consacré à la description du sycomore impérissable, des moyens d'y arriver et des trésors qu'il cache. Cet arbre sacré serait entouré d'un mur (p. 116), il aurait un seul tronc blanc et trois branches verdâtres (p. 118), enfin on l'appelle le sycomore de pierre (p. 119). Le doit être l'arbre consacré à la déesse Hathor qui en avait pris le nom de maîtresse du sycomore du Sud; les indications sur son emplacement tendraient à faire croire qu'il se trouvait dans la montagne au sud de Dahchour, peut-être sur la route du Fayoum à travers le désert.

Trois paragraphes sont consacrés à cette localité inconnue des géographes modernes. Les notices voisines concernant des villes de la Moyenne-Égypte, il est probable que c'est aussi dans cette région qu'il faut chercher Tahtout, qui est près de la montagne. Je proposerai de reconnaître dans ce nom celui de Dachtout, village du district de Béba, province de Béni-Souef, voisin de Dechacheh. La butte qui se trouverait au sud selon le paragraphe 271 serait le Kom el Ahmar qui, à la vérité, n'est pas au sud, mais à l'ouest.

D'après les noms qui précèdent et qui suivent, il semble que ce pays doive plutôt se trouver en Basse-Égypte. Il n'existe actuellement aucune ville de ce nom, aussi je suppose une erreur du scribe qui aura mal écrit la finale de Talkha, الحاف. Cette dernière est le chef-lieu d'un district de la province de Gharbieh; elle est située sur la rive gauche de la branche de Damiette, en face de Mansourah.

#### TAKLAH, alsi -- § 27.

La mention que Taklah est de la dépendance de Gizeh permet de rectifier ce nom mal orthographié. C'est نكلة qu'il faut lire: Naklah est un village du district d'Embabeh, au nord-ouest de Zat el kom.

Il n'y a aucun compte à tenir de l'indication nau Fayoum najoutée par le manuscrit n° 4609, car il s'agit de Talkha en Gharbieh, déjà mentionnée au paragraphe 49.

Le village de Tammouh existe encore à 4 kilomètres et demi au sud de Gizeh dans le district duquel il est compris, au bord du Nil, presque en face de Tourah. Il est mentionné dans les vies de saints coptes sous le nom de Tammooy et par les anciens auteurs arabes avec l'orthographe du village, au nord, existe le couvent d'Abou Seifein déjà cité par Abou Saleh (67 a).

Chemin que l'on suit pour aller d'Abousir Merwan vers la ville de Babein et les tombeaux de Karaki.

Il semble donc que cette route des chars passe par Abousir el Malak et se dirige vers le Fayoum soit en suivant la trouée d'El Lahoun, soit en coupant à travers la montagne d'Hawara (1).

Un autre chemin des chars est décrit comme se trouvant dans le Gebel el Teir, partant du couvent de la Poulie et se dirigeant vers l'intérieur de la montagne : peut-être rejoignait-il le grand Ouady Tarfeh par lequel on peut se rendre à la mer Rouge, et d'où l'on passe facilement dans le Ouady Qeneh

<sup>(1)</sup> Sur les tiriq ou silket el 'agal, routes antiques dans le désert, cf. Annales, t. II, p. 151.

qui débouche loin au sud près de cette ville et sert en partie de route pour aller aux mines d'émeraude du Mons smaragdus.

Ce chemin jaune est dans la région de Deir el Zeitoun, mais apparemment sur la rive opposée. Dans le tome V des Annales, p. 49, la carte accompagnant le rapport de M. Sobhi indique un Tarek Affour à mi-chemin entre Deir el Maïmoun et Bayàd. Les noms inscrits sur cette carte ont été tellement déformés par le dessinateur que je ne doute pas que nous ayons là l'indication de l'emplacement du Tàriq el Asfar.

On peut noter qu'il existe un Tell el Asfar au sud de Bayad el Nassara.

Ce chemin blanc est sur la rive du Nil. Comme pour Bayad (§ 273), il est impossible d'affirmer si on doit le placer à Charounah ou à Bayad el Nassara en face de Béni-Souef, mais cette dernière supposition me paraît plus vraisemblable.

En raison des villes citées dans les chapitres voisins, on peut déduire qu'il est question ici du village de Tereineh, du district de Mehalla el Kobra, en Gharbieh, situé à l'est de Matboul.

Ce tell, qui a servi de point trigonométrique pour le levé de la carte au - sous se trouve au sud de Telbanah, district de Minet el Qamh; il est à l'ouest de Sandanhour dont le scribe a fait par étourderie Mochtohor.

Colline qui se trouvait sur la route du Sycomore, dans la montagne de Dahchour.

D'après la description, Tell el Nour serait le nom d'un village au pied du Moqattam.

L'article relatif à ce pays est ajouté en marge du manuscrit, ce qui expliquerait la mention au milieu des localités voisines du Caire d'une ville de la Haute-Égypte. Tema est en effet un chef-lieu de district de la province de Girgeh, le plus septentrional. Il est appelé TAMMA dans les œuvres coptes.

Temple d'Abou Ballàs, معبد ابو بلاص , ou Abou Malàtis, ابو ملاطس — \$ 194.

Construction qui se trouverait dans le Ouady el 'Abbâd, à l'ouest de Deir el Ballàs, au sud de Dendérah.

Il n'existe aucun pays de ce nom dans le Gharbieh, à moins qu'on n'admette une erreur du scribe qui aurait écrit Tancha au lieu de Tanta, فانط ; il est plus probable qu'ayant déjà ajouté « en Gharbieh » après plusieurs noms. le scribe aura mis encore machinalement cette mention et qu'il faut chercher dans une autre région. Ce peut être Tenàch, طناش, du district d'Embabeh, au bord du Nil et un peu avant le Barrage, ou un Tensa. طنسا, de la province de Béni-Souef, soit Tensa el Malak, du district de Wasta, entre Dallas et Abousir el Malak, soit Tensa Mallou, du district de Béba, entre cette ville et Béni-Souef.

Terraneh, TEPENOYT, ancienne Térénuthis, est nommée ici comme point de départ pour aller au couvent d'Abou Maqur ou saint Macaire dans le ouady qui porte son nom.

A côté de Terraneh le grand Tell Abou Billouh marque l'emplacement de la nécropole de la ville antique, qui s'appelait aussi Atarbéchis, Momemphis et Gynécopolis. Tennour Fara'on. تنور فرعون — § 283, 388, 389.

Le four de Pharaon joue un grand rôle dans les légendes arabes. Il aurait été placé au sommet du Moqattam, que le manuscrit appelle la montagne Rouge. Au lieu de Pharaon. Abou Salch (52a) l'attribue à Kalkali, fils de Kharaba. Ces alchimistes y auraient fabriqué non seulement du verre mais de l'or, et Ahmed ibn Touloun aurait découvert en cette place un trésor qui lui aurait servi à payer les 120.000 dinars que coûta la construction de sa mosquée au Caire.

J'ai déjà donné sous le titre d'El Fara'aın les raisons qui me font croire que ce Tida n'est pas le village actuel de ce nom, du district de Kafr el Cheikh, mais qu'il était contigu avec El Fara'aın et que ces deux pays correspondaient aux restes de l'antique Buto ou Phragonis.

Aux exemples cités plus haut j'ajouterai que le paragraphe 166 semble être une rédaction différente des paragraphes 187 et 188, tant pour l'aspect du kom, couleur de cendre, que pour la nature des découvertes à y faire; le Kom el Misk actuel, situé au nord de la Tidah actuelle, aurait été cité par erreur de copiste et la vraie butte contenant l'argent philosophal aurait été le Kom el Ahmar ou el Ramàd que le paragraphe 174 place près de Châbeh.

Localité renfermant une église, qui se trouvait dans le voisinage de Tema el Médineh. Il est possible que l'auteur ait eu en vue Sedsa, qui est à une dizaine de kilomètres plus au nord.

Toud est donné comme étant dans le haut Saïd, et en effet il se trouve à une vingtaine de kilomètres au sud de Louxor. C'est une très ancienne ville de **1** de Zerti qui a un temple ptolémaïque enfoui sous les maisons modernes et près duquel existe un couvent copte.

Les indications de ce chapitre qu'on doit se diriger vers l'ouest prouvent que ce Toukh el Gebel. dont le nom ne figure pas dans les listes géographiques, devait être sur la rive gauche. Le scribe a mal pointé les lettres et il faut certainement lire ماوخ الله . Toukh el Kheil fait partie du district de Minieh et se trouve juste à l'ouest de cette ville.

C'est un chef-lieu de district de la province de Qalioubieh, au sud de Benha. Le Kom Qaroun mentionné dans ce chapitre doit être Kom el Atroun, village dans le voisinage, mal placé et mal orthographié.

Village au sud du Caire célèbre par ses carrières de pierre exploitées dès l'Ancien Empire. La montagne est creusée par suite de grottes immenses qui ont reçu chacune plusieurs noms et sont devenues l'objet de nombreuses légendes; elle est admise par les Arabes comme faisant partie du Moqattam et lieu sacré à partir de Qoseir selon Maqrizi, chap. xum. Le couvent de Ooseir est au sommet de ce massif.

Wachaï. Voir Deir el Wachaï.

Ces trois walgat ou creux de la montagne mentionnés au paragraphe 30 se trouvent dans le Ouadi el Hatab qui dépend apparemment du Ouady Dagleh ou de l'Égarement, au sud du Moqattam.

Wardan est un village du district d'Embabeh, dans la province de Gizeh. Il est situé dans l'étroite bande de terre comprise entre la branche occidentale du Nil et la montagne. Ce doit être une localité antique, car il y a à quelque distance dans le désert une nécropole. surtout ptolémaïque, avec des puits de momies d'oiseaux.

Wasim ou Ousim, dont le nom s'écrit aussi رسم, Aousim, est une ville du district d'Embabeh, province de Gizeh. Ancienne capitale du II<sup>e</sup> nome de la Basse-Égypte sous le nom de o Sekhem. d'où sortit la forme copte воущим; elle s'appelait à l'époque gréco-romaine Létopolis et Antéopolis.

Nom d'un endroit dans le désert de Meïdoum et d'Aboult, soit dans les parages de Sileh, au Fayoum, où se trouverait une riche nécropole. Il serait donc différent d'un autre El Yaqoutah situé plus loin que l'extrémité occidentale actuelle du Birket Qoroun (1).

Il n'existe pas en Égypte de village de ce nom et il est probable que l'orthographe est défectueuse. En raison de la mention de la situation au bord du Nil, je proposerai de réduire ce mot à منه et d'y reconnaître Mona el Emir, gros village au sud de Gizeh, en copte תואם אור , gros village au sud de Gizeh, en copte תואם אור , au llage, à côté de Hawamdieh, qui possède une église de saint Georges.

Le cimetière, مقبرة, de Zàg est au Mariout, c'est-à-dire dans la région de

<sup>(1)</sup> Annales du Service des Antiquités, t. I, p. 44.

Scété. Les renseignements fournis ne sont pas suffisants pour permettre de retrouver cette nécropole.

C'est un village de la province de Qeneh, district d'Esneh, situé un peu en amont de cette dernière ville, mais sur la rive droite.

Zat el Kom. ذات الكوم 
$$-$$
 \$ 79, 156.

Les deux paragraphes se rapportent à un même lieu voisin de Zat el Kom qui est dans la province de Gizeh, district d'Embabeh, un peu au sud de Naklah déjà mentionné sous le nom erroné de Taklah. Les descriptions sont analogues, et il est à croire que Marg et Marrikh se trouvait entre les deux localités.

G. DARESSY.

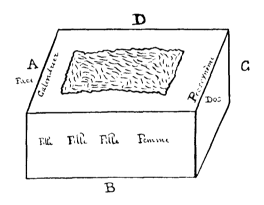
## NOUVEAU MONUMENT DU DIEU IMHOTEP

PAR

#### M. HENRI GAUTHIER.

Un marchand d'antiquités du Caire possède un curieux monument, qu'il a bien voulu prêter quelques jours à l'Institut français d'archéologie orientale pour nous permettre de l'étudier à loisir et d'en copier les inscriptions. Il s'agit d'un cube de pierre dure noire, ayant probablement servi jadis de socle

à une statue d'homme debout (1). Les dimensions de ce cube sont les suivantes : longueur, o m. 44 cent.; largeur. o m. 325 mill.; hauteur, o m. 175 mill. La surface supérieure, sur laquelle reposait primitivement la statue, laisse voir maintenant un creux, de forme rectangulaire (o m. 28 cent. × o m. 18 cent.), assez irrégulièrement taillé (voir la figure ci-contre).



Le côté D de ce socle ne porte aucun texte ni représentation. Le côté C ne porte également rien sur sa face verticale, mais sur la face horizontale sont gravées trois lignes horizontales d'hiéroglyphes (---). Le côté B porte, sur sa face verticale, quatre femmes (---), devant chacune desquelles est gravée une légende en lignes verticales, et, sur sa face horizontale, deux lignes horizontales de textes (---). Enfin, le côté A porte, sur sa face horizontale, un calendrier divisé en six parties, surmonté d'une ligne unique horizontale

statuette de femme, d'époque ptolémaïque, l'autre est une Thouéris originaire de Karnak (cf. Daressy, Notes et remarques, \$\$ CXCIV-CXCV, dans le Recueil de travaux, t. XXIV, 1902, p. 161-162).

<sup>(1)</sup> M. Daressy a eu l'obligeance de me signaler deux statues conservées au Musée du Caire, portant, comme le monument publié ici, sur le socle, devant les pieds, des indications calendriques: l'une est la partie inférieure d'une Bulletin, t. XIV.

d'hiéroglyphes (→), et, sur sa face verticale, douze lignes verticales de textes groupées deux par deux : chacun des six groupes ainsi formé est la continuation de la case correspondante du calendrier, et c'est pour cette raison que, sur la figure 3 de la planche annexée au présent article, j'ai cru bon de rapprocher ces lignes de la face verticale du calendrier gravé sur la face horizontale, dont elles constituent la suite logique.

I

Voici, d'abord, la description de chacune des parties décorées.

#### CÔTÉ C.

Ce côté paraît avoir constitué la face postérieure de la statue dont nous n'avons plus ici que la base (1). La partie verticale de ce côté n'a jamais reçu de décoration, comme si la statue avait été destinée à s'adosser à un mur qui en cacherait aux yeux la face postérieure. Par contre, la partie horizontale porte trois lignes superposées d'assez beaux hiéroglyphes, mesurant chacune o m. 32 cent. de longueur et o m. 028 mill. de hauteur : (\*\*\*)

\*\* (sic) \*\*

dont vit un dieu. au ka du père divin, prêtre ], chef de magasin, Padoubastit,

vivant, fils du père divin Hor, justifié ».

<sup>(1)</sup> Si l'on en juge par comparaison avec les deux statues publiées par M. Daressy, qui portent les inscriptions calendriques devant les pieds.

<sup>(3)</sup> Sur l'original le personnage figurant le Nil tient sur sa main droite le signe III.

<sup>(3)</sup> Les signes 1 sont gravés sous la partie supérieure du signe 7.

Nous avons simplement ici le banal proscynème en faveur du propriétaire du monument, *Padoubastit*, fils de *Ḥor*; encore le graveur a-t-il négligé de donner les noms des divinités auxquelles ce proscynème est adressé.

#### CÔTÉ B.

Les deux faces de ce côté, constituant le côté gauche de la statue, sont décorées.

1. Face horizontale. — Cette face porte deux lignes horizontales superposées, mesurant chacune o m. 30 cent. de longueur et o m. 025 mill. de hauteur : (\*--)

Ce texte peut être considéré comme la continuation du proscynème que nous avons lu sur le côté C.

2. Face verticale. — Sur cette face sont représentées, l'une derrière l'autre, la femme et les trois filles de Padoubastit. Toutes les quatre sont debout (→) et chacune d'elles tient le sistre ‡ dans la main droite et la menaït plans la main gauche. Devant l'épouse de Padoubastit sont gravées six lignes verticales d'hiéroglyphes, et devant chacune des trois filles sont gravées deux lignes verticales.

<sup>(1)</sup> Même observation que plus haut. — (2) 🌺 est la forme ptolémaïque du verbe 🕽 🖢 🔿 .

a. La femme: (—) | Image: (—) |

#### CÔTÉ A.

Ce côté, qui paraît avoir constitué la face antérieure du monument, est le plus intéressant des trois. Il est, comme le côté B, décoré sur ses deux faces.

tardive, avec chute du  $\longrightarrow$ , de  $\bigcap$   $\longrightarrow$  ou (cf. Erman, Aegyptisches Glossar, p. 116).

1. Face horizontale. — Une ligne horizontale d'hiéroglyphes, longue de o m. 32 cent. et haute de o m. 065 mill., occupe la partie supérieure de cette face : (---)

# 

The L'ami divin (?), prophète et scribe Padoubastit. Il dit à son maître Imhotep, fils de Ptah: «Je suis ton fils, parfait dans le service de ton ka en tous tes jours de fète, aux commencements de saisons et dans toutes les fètes en leur ensemble».

Au-dessous de ce texte est représenté le tableau des fêtes du dieu Imhotep auxquelles il a été fait allusion : (----)

| 0    |          | 0                | 0       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |           |
|------|----------|------------------|---------|---------------------------------------|-----------|
| 1111 | <u> </u> | Ω<br>1111<br>111 | 111 111 | Ų                                     | N 111 111 |

Ces fêtes sont au nombre de six et étaient célébrées aux dates suivantes :

- 1° Le 16° jour du 3° mois de la saison d'été (= Épiphi);
- 2º Le 11º jour du 2º mois de la saison d'hiver (= Méchir);
- 3° Le 9° jour 4° Le 17° jour 5° Le 23° jour du 4° mois de la saison d'été (= Mésoré);
- 6° Le 4° jour du 2° mois de la saison d'été (= Puoni).
- 2. Face verticale. Ces fètes, on le voit, ne sont pas énumérées suivant l'ordre chronologique des mois de l'année; leur succession correspond aux divers événements de la vie et de la mort du dieu Imhotep qu'elles ont pour but de commémorer, et ces divers événements nous sont indiqués sur la face verticale du même côté A, qui fait suite à la face horizontale. Cette face verticale porte, en effet, douze lignes verticales de textes (••), réparties en

six groupes de deux lignes chacun, et chacun de ces groupes, gravé exactement au-dessous d'une des six dates de la face horizontale, nous explique quelle était la nature de chacune des six fètes célébrées à Memphis, sous les Ptolémées, en l'honneur d'Imhotep:

- (copte (c
- (2) Aurions-nous ici une forme du mot \\\
  \(^{\circ}\), \(^{\circ}\) \(^{\circ}\) ou \(^{\circ}\) \(^{\circ}\) otirer, étirer,

arracher en tirant (copte 672) (cf. Brussen, Dictionn. hiérogl., p. 147, et Suppl., p. 165)? Le déterminatif servirait à préciser le caractère spécial de la mutilation exercée sur les vils Asiatiques par la déesse Sekhmet, à l'aide des flammes émanées de sa bouche.

II

Tel est ce curieux monument. Voyons maintenant ce que nous en pouvons tirer comme renseignements nouveaux sur ce dieu memphite, d'apparition tardive et d'origine encore mystérieuse, Imhotep, que les Grecs ont appelé ἰμούθης, ἰμούθις ou ἰμούθ, et qu'ils ont assimilé à leur Asklèpios. Je ne veux pas recommencer ici, après tant d'autres (2), l'énumération des divers monuments qui nous ont conservé le souvenir de ce personnage mi-homme mi-dieu (petit temple d'Imhotep à Philæ (3), temples de Deir el-Medineh (1) et

- (1) Je ne sais ce que signifie ce nom de lieu.
- (\*) Voici les principaux ouvrages récents que l'on peut consulter à ce sujet, en dehors des manuels de religion égyptienne (Pierret, Brugsch, Lanzone, Erman, Budge), qui sont très brefs en ce qui concerne Imhotep:
- 1. Imhotep, Ἰμούθης (article de W. Drexler dans Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, vol. III (1890-1894), col. 123-124).
- 2. K. Sethe, Imhotop, der Asklepios der Aegypter, ein vergotterter Mensch aus der Zeit des Konigs Doser (Leipzig, 1902 = Untersuchungen zur Geschichte und Altertumskunde Aegyptens, t. II, fasc. 4). Ce travail a fait l'objet d'un grand nombre de comptes rendus et examens critiques (Bissing, Erman, Griffith, Wilcken, etc.), dont les deux plus intéressants sont ceux de MM. Maspero, dans le Journal des Savants, 1902. p. 573-585, et G. Foucart, dans la Revue de l'histoire des Religions, t. XLVIII, 1903. p. 362-371, le premier acceptant et confirmant par des données nouvelles la thèse de l'hommedieu soutenue par M. Sethe, le second, au contraire, la combattant avec vigueur.
  - 3. RICHARD CATON, The Harveian Oration, I.

J-em-hetep and ancient Egyptian Medicine (London, 1904). — ouvrage cité par M. J. Capart dans son Bulletin critique des religions de l'Égypte (= Revue de l'histoire des Religions, t. LIII, 1906, p. 357), mais dont je n'ai pu avoir connaissance.

- 4. H. Schriffer, Eine altägyptische Schreibersitte, dans Zeitschrift für ägypt. Sprache und Altertumskunde, t. XXVI, 1898, p. 147-148.
- 5. A. H. Gardiner, Imhotep and the Scribe's Libation (ibid., t. XL, 1902-1903, p. 146).
- <sup>(3)</sup> Époque de Ptolémée IV. Cf. Brigsch, Thesaurus, p. 763: Даран Дар

Pour l'inscription grecque de Ptolémée V au temple d'Imhotep-Àσκλήπιος à Philæ, cf. C. I. G., III. n° 4894: Letronne, Rec. des Inscr. gr. et lat. d'Ég., I. p. 7: Strack. Dyn. der Ptol.. p. 245, n° 70: etc.

(4) Époque de Ptolémée VI Philométor. Cf. L. D., Texte. III, p. 118-119. C'est là que nous avons l'unique mention connue de la sœur et épouse d'Imhotep:

du Qasr el-'Agoùz' à Thèbes, nombreuses stèles memphites [hiéroglyphiques, démotiques ou bilingues], conservées aux Musées de Londres et de Vienne, statuettes du dieu aux Musées du Louvre, du Caire, de Leyde, de Berlin, de Marseille, etc.). J'ajouterai seulement à cette liste les temples de Dakkah, de Kalabchah et de Débot en Basse-Nubie, dont le Service des Antiquités du Gouvernement égyptien a entrepris depuis 1907 la consolidation, la restauration et la publication.

"Au nord: It is in the sum of the

<sup>(1)</sup> Époque de Ptolémée VII Évergète II. Cf. L. D., IV. 32 c; Bedeker, Aegypten, édit. 1913, p. 317; D. Mallet, Le Kasr el-Agoùz (= Mémoires de l'Institut français d'archéologie orientale du Caire, t. M). p. 7-10. p. 38 (salle C. paroi est) et fig. 11.

<sup>(3)</sup> Les Temples immergés de la Nubie, Von

Debod bis Bab Kalabsche, t. I, p. 52 note 5 et p. 53 note 1.

<sup>(3)</sup> Cf. H. GAUTHIER, ibid., Le Temple de Kalabchah, t. I, p. 88, et t. II, pl. XXVII. B.

<sup>(1)</sup> Cf. G. Roeder, op. cit., t. I, p. 47, \$ 123; p. 52, \$ 137; p. 53-54, \$ 139; t. II, pl. 44 a, 12-13. Voir aussi L., D., V, 18 m,

Égypte, aux mains agréables quand il...., guérissant tous les maux, donnant la vie comme Râ éternellement, grand dans la terre entière, Imhotep, fils de Ptah, né de Kha[rdit]-ânkhit, bélier seigneur de Mendès,.... aimé (?) de Ptah dans Ânkh-[taoui]. donnant la vie (?) comme Râ éternellement ».

Ces diverses légendes ne nous apprennent, du reste, rien de nouveau sur la personnalité d'Imhotep, et en particulier sur la question controversée de ses origines. Était-il, comme l'ont pensé MM. Erman, Maspero, Sethe, et d'après eux la majorité des égyptologues, un homme des anciens âges pharaoniques, promu dès l'époque de la XVIII<sup>e</sup> dynastie au rang de héros pour les qualités exceptionnelles dont il avait fait preuve dans la médecine et la magie, puis divinisé sur le tard, aux époques saîte et ptolémaïque, — ou bien ne devons-nous voir en lui, comme le croit M. G. Foucart, que l'ancien pharaon-architecte Imhotep de la fin de la V<sup>e</sup> dynastie ou du début de la VI<sup>e</sup> dynastie (1), dont la légende presque fabuleuse aurait été peu à peu absorbée par un dieu memphite issu de Ptah? Bien que la question ne paraisse pas encore avoir été définitivement résolue, je pencherais plutôt pour la première de ces explications. La chose importe, du reste, assez peu ici, et je passe de suite à l'examen des quelques points qui m'ont semblé mériter d'ètre spécialement relevés dans les textes gravés sur le socle de statue qui nous occupe.

Ш

Je commence par les titulatures du propriétaire de la statue, de son père, de sa femme et de ses trois filles.

Padoubastit est qualifié de 🛂 (père divin), 🌡 (prêtre śm (?)) (2), 🛰 (= 📉)

(1) Voir, au sujet de ce pharaon mystérieux, H. GAUTHIER, Le Livre des Rois d'Égypte, t. I (1907), p. 143 (= Mém. Inst. français d'archéol. orient. du Caire, t. XVII).

<sup>(2)</sup> Le titre  $\frac{1}{2}$  ou  $\frac{1}{2}$  se rencontre sur une quantité de monuments memphites d'époque ptolémaïque (cf., par exemple, Ввиськи, *Thesaurus*, p. 891, 903, 913, 920, 928, etc., et Wres-

chef de magasin (?)) (côté (!), 17 (père divin), (2) 17 18 19 (1) (prêtre-purificateur des temples de Memphis) (côté B), 18 (ami du dieu (?)), 17 (prophète), et 18 (scribe) (côté A). Tous ces titres sont modestes et n'indiquent pas un personnage de premier plan, comme l'était, par exemple, le grand-prêtre de Ptah à Memphis.

Quant au père de Padoubastit, nommé Hor, il est mentionné deux fois seulement, et les deux fois avec le titre incertain  $\Pi$  (côtés C et B), qui paraît être une variante de  $\Pi$ , père divin.

Enfin les trois filles de Padoubastit et de Merti-r-ou se nomment respectivement, l'ainée Takhabsit et les deux cadettes Sekhmet-noufir et Irerna (?). La troisième porte le même titre que sa mère «bonne musicienne d'Anubis sur sa montagne», tandis que les deux autres ne sont désignées par aucun titre.

Or, si nous connaissions déjà, et même en assez grand nombre, des «bonnes musiciennes de Ptuh Ris-anboûf» par diverses stèles memphites, je ne crois pas que le titre de «bonne musicienne d'Anubis sur sa montagne» ait encore été relevé, tout au moins à Memphis. Ces musiciennes étaient probablement attachées au service du 🏳 🛋 🛴, qui nous est connu par une statue de

zixski, Aegypt. Inschriften Wien, I, n° 26, 27, 28, 29, V, n° 2, VII, n° 1). Il est le plus souvent seul, mais parfois cependant suivi d'un nom de divinité, Ptah, Nofirtoum ou Sokaris. Brugsch a lu ce titre semt, sem et sm. E. von Bergmann (Rec. de trav., t. IX, 1887, p. 57-59) a établi que ce titre n'apparaissait pas avant la XXVI dynastie et a déclaré qu'il n'était qu'une variante du titre sacerdotal (cf. L., D., III, 265 d: fig. 3 et 10). Mais Wreszinski (op. cit., p. 106 [à propos de la stèle de Vienne I, n° 28, lig. 3 et 10]) s'est élevé contre cette lecture, sous prétexte que sur cette stèle le titre

ou is apparait, dans les deux titulatures, en plus et indépendamment du titre .

sest attesté, du reste, par de nombreux monuments d'époque ptolémaïque, entre autres par la stèle du grand-prêtre de Ptah Pcherenptah, fils de Padoubastit, où ce dieu est précisément invoqué avec hair lig. sous son appellation la plus complète: (lig. 1), et où, parmi les titres portés par le défunt, figurent ceux de scribe de lig. 1), et de scribe de lig. 3) (2). Un temple spécial était alors consacré à Memphis au culte du dieu Anubis, l'Anubieum (τὸ ἀνουδιεῖον); ce temple, qui nous est connu par de nombreux papyrus du Louvre, de Leyde, de Londres, du Vatican, etc., faisait partie, avec l'Asklépieum ou temple d'Imhotep, l'Aphrodision et l'Astartieum, du grand Sérapéum de Memphis (τὸ ωρὸς Μέμψει μέγα Σαραπιεῖον), et était administré par des ἐπισθάται τοῦ ἀνουβιείου (3).

#### IV

Des titulatures de nos personnages passons maintenant à l'examen de leurs noms.

Le propriétaire du monument. Padoubastit, est certainement dissérent des deux personnages de ce nom qui nous sont connus par les stèles memphites, et dont l'un, marié à la dame ?? (in le père du grand prêtre de Ptah Pcherenptah, tandis que l'autre, portant le surnom Imhotep, sut le sils de ce même Pcherenptah et de la dame ) (in lie elle-même de Khâ-hapi (in)).

Le dieu Anubis est également représenté, avec Imhotep fils de Ptah, sur la stèle de Padoubastit, surnommé Imhotep, fils de la dame Ta-Imhotep, qui est conservée aussi au British Museum (cf. Brussen, Thesaurus, p. 928 et seq.: Guide British Museum (1909), p. 274, et ibid. (Sculpture), n° 1030. Il est nommé enfin sur la stèle de Ta-Imhotep, femme de Pcherenptah, au British Museum (cf. Brussen. Thesaurus, p. 919).

- (3) Voir W. Otto. Priester und Tempel im hellenistischen Agypten, I, p. 21-22, 42 note 4, etc., et Bouché-Leclerco, Histoire des Lagides, t. IV, p. 153, 259, 323.
- (1) Voir, pour la généalogie de cette famille, Liebleix, Dictionnaire de noms hiéroglyphiques, t. II, n° 2514.

<sup>(1)</sup> Cf. E. von Bergmann, Rec. de trav., t. VII, 1885, p. 194.

<sup>(3)</sup> Stèle Harris, conservée aujourd'hui au British Museum et datant des derniers Ptolémées et du début du règne d'Auguste; elle a été publiée par Léo Reinisch, Aegyptische Chrestomathie, pl. 21, puis par Brugsch, Thesaurus, p. 941 et seq.: elle a été traduite par Brugsch, ibid., t. V, p. viii. Cf. aussi British Museum, A Guide to the Egyptian Galleries (1909), p. 274, et ibid. (Sculpture), n° 1026.

Ces deux personnages portent, en effet, des titres beaucoup plus élevés dans la hiérarchie sacerdotale de Memphis. Notre Padoubastit n'a, d'autre part, rien de commun avec les quelques autres Padoubastit de l'époque ptolémaïque qui nous sont connus par le Dictionnaire de noms hiéroglyphiques de Lieblein. C'est donc, sauf indication contraire, un personnage de plus à ajouter à la liste, déjà assez longue, des individus ayant porté ce nom, fréquemment usité à partir de la XXII° dynastie.

De Hor, le père de notre Padoubastit, il n'y a rien à dire; il nous est tout aussi inconnu que son fils.

La femme de Padoubastit, Merti-r-ou ( ), est également inconnue. Le nom de sa fille aînée, Takhabsit (?) ( ), est porté par la mère du prêtre de Ptah sur le sarcophage de ce dernier conservé au Musée de Vienne, sous la forme sur la fille aînée de toute autre indication, il serait téméraire d'affirmer que la fille aînée de notre Padoubastit ait été la mère de cet Anemho (2).

Le nom de la seconde fille de Padoubastit, † • † , la belle Sekhmet, devait être fréquent à Memphis; mais nous ne savons pas si aucune des femmes connues comme ayant porté ce nom peut être identifiée avec la nôtre.

Enfin, le nom de la troisième fille de Padoubastit, \subseteq \textbf{\subseteq}, Irer-n-a (ou peut-être \subseteq \textbf{\subseteq}, I, Irer-n-Hor). paraît nouveau.

V

Les seuls renseignements réellement intéressants apportés par notre monument sont contenus dans les douze lignes de la face verticale du côté C. Il s'agit là, on s'en souvient, de la description des six fêtes qui étaient célébrées chaque année à Memphis en l'honneur du dieu Imhotep, fils de Ptah. La mention de ces indications calendriques pourrait faire supposer, ainsi que me l'a fait obligeamment observer M. Daressy, que ce socle avait

<sup>(1)</sup> Cf. Brugsch, Thesaurus, p. 916; Lieblein, Dictionn. de noms hiérogl., t. II, n° 2510; Wreszinski, Aegypt. Inschr. Wien, p. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Une nièce du roi Nectanébo II, le dernier

pharaon indigène de la XXX° dynastie, s'était appelée aussi  $\bigcap_{i=1}^{n} \bigcap_{j=1}^{n} \bigcap_{j=1}^{n} (cf. mon Livre des Rois d'Égypte, t. IV, p. 192 : sarcophage n° 7 du Musée de Berlin).$ 

été primitivement taillé et décoré en vue de porter une statue d'Imhotep luimême. La partie antérieure (celle que j'appelle le côté A) aurait été seule. dans ce cas, à l'origine, à porter des inscriptions. Ce ne serait que plus tard, peut-être après la mort du fidèle d'Imhotep, le prêtre Padoubastit, qu'on aurait ajouté l'inscription du côté C (ou partie postérieure); puis la femme de Padoubastit, Merti-r-ou, aurait enfin fait graver les deux séries de textes du côté B (latéral).

Quoi qu'il en soit de cette hypothèse, nous apprenons que le 16 Épiphi de chaque année était le jour anniversaire de la naissance du dieu Imhotep. fils de Ptah et de Khardit-ankh; — que le 11 Méchir était célébrée la première fête du dieu, sans que d'ailleurs nous puissions voir ce qui se passait exactement lors de cette fête; — que le 9 Mésoré était consacré à célébrer l'anniversaire du massacre des vils Asiatiques par la déesse Sekhmet, épouse de Ptah Memphite, et que ce massacre avait eu lieu, soit dans le désert oriental situé à l'est de Memphis, soit peut-être sur la mer Rouge actuelle; — que le 17 Mésoré Imhotep était mort; — que le 23 Mésoré il avait été enseveli dans la grande Dehan, appellation qui servait à désigner le tombeau de ce dieu dans le désert de Memphis; — que le 4 Paoni, enfin, son âme était censée être remontée sur la terre pour se rendre à un autre lieu de séjour que, malheureusement, je ne suis pas arrivé à identifier.

Je dois dire que cette interprétation dissère assez sensiblement, pour les quatrième et cinquième sètes, de celle que M. Daressy serait disposé à adopter. Pour lui, il s'agirait à la quatrième sète, non pas de la mort du dieu Imhotep, mais d'une simple maladie, le mot le devant ètre traduit par se coucher, et non par mourir, et le mot le pouvant ètre corrigé en le l'expression le le mot le serait à rendre, selon M. Daressy, par son corps est agité. Ce serait alors la cinquième sète qui commémorerait la mort du dieu, et le mot reque je traduis par reposer (c'est-à-dire être enseveli), serait à rendre par mourir, de même que le verbe suivant le Dans cette hypothèse, il n'y aurait pas de sète des funérailles d'Imhotep, mais simplement une sète de la maladie (?) du dieu, une sète de sa mort et une sète de la résurrection de son âme.

<sup>(1)</sup> Cf. Brussch, Dictionn. hiérogl., p. 1544 : 🚅 📗 x «palpiter, s'agiter, regimber».

D'autre part, il n'est guère dans l'habitude des textes relatifs aux principaux événements de la vie des dieux et aux fêtes commémorant après leur mort ces divers événements, de nous parler des maladies de ces personnages divins. Les biographies des bœufs Apis, par exemple, ne font jamais mention que de la naissance, de l'intronisation, de la mort et des funérailles de l'animal sacré.

Je crois donc être fondé à maintenir, pour les quatrième et cinquième fètes de notre calendrier. l'interprétation que j'ai proposée.

#### VI

Nous savions déjà qu'Imhotep n'était pas, comme son frère aîné Nofirtoum, le fils de Ptah et d'une déesse, que ce n'était ni Sekhmet, ni Bastit, ni aucune des déesses conjointes du grand dieu Memphite qui l'avait enfanté, mais bien une simple mortelle. Aux orthographes déjà connues du nom de cette femme et qui ont été réunies par MM. Sethe (cf. Imhotep, p. 24 : = 点, 4、三分中、[三] カーリリン et Daressy (cf. Catal. génér. Musée du Caire, Statues de Divinités, nºs 38046, 38047, 38048, 38060: \$\partile{\partial} \begin{align\*} \partial \begin{align\*} \partim{align\*} \partial \begin{align 為中心. 為中), nous pouvons ajouter celle du présent socle de statue : 茎 🎘 🐆 🔃 : l'animal 🐆 n'est, malheureusement, pas certain : si bien que la lecture *ànkh* ne peut pas être affirmée en toute certitude pour le bélier 🐆 . M. Sethe a fait observer, à propos de ce nom propre « les enfants vivent », qu'il n'en existait pas d'exemple pour les époques antérieures à la période saîte, c'est-à-dire que ce nom n'était pas connu avant le moment où Imhotep fut élevé du rang de héros ou demi-dieu à celui de dieu. L'observation est exacte; les trois exemples que j'ai pu relever de ce nom appartiennent, en effet, aux basses époques :

1° [ stèle du Musée du Louvre : cf. Lieblein, Dictionn. de noms hiérogl., t. I. n° 1179). Le petit-fils de cette femme s'appelle précisément ].

2°  $\stackrel{\bullet}{=}$   $\stackrel{\bullet}{=}$   $\stackrel{\bullet}{=}$  (autre stèle du Musée du Louvre, C. 232 : cf. Pierret, Rec. d'inscr. du Musée égypt. du Louvre, II, p. 21, et Lieblein, op. cit., II, n° 2383); elle a pour petit-fils un personnage nommé également  $\stackrel{\bullet}{=}$ .

3° , femme de , te qui a pour petit-fils un nommé (stèle du Musée de Vienne : Liebleix, op. cit., t. II, n° 2412).

Les personnages de ces trois stèles semblent avoir, du reste, appartenu tous à la même famille, de sorte que les *Khartou-ànkh* des trois monuments n'ont été, probablement, qu'une seule et même personne. N'est-il pas curieux de constater que cette femme a pour descendant un nommé *Imhotep*, tout comme le dieu de ce nom était censé avoir eu pour mère une femme du nom de Khardit-ânkh?

Le peuple Ұ 🦍 dont la troisième fète commémore le massacre qu'en fit la déesse Sekhmet est probablement une désignation ptolémaïque des [ - T ou , les Bédouins d'Asie. La déesse paraît les avoir anéantis au moyen des flammes exhalées de sa bouche, et cet anéantissement eut lieu sur la butte (?) du = 7, c'est-à-dire du territoire du lac (?) Dechrit. Le mot = 7 -, le fauve ou le rouge, servait à désigner, d'une façon générale, tout le pays désertique à l'est de la vallée du Nil. et peut-être plus spécialement le désert oriental de la Basse-Égypte, isthme de Suez et péninsule du Sinaï (1). Quant au Ta- (et variantes), mentionné sur notre monument d'Imhotep, c'était le Lac du pays Dechrit, où était adorée Hathor de Memphis (en l'espèce Sekhmet, compagne de Ptah). Mais on ne sait trop où situer l'emplacement de ce lac. Etait-il un des nombreux lacs de l'ancien isthme de Suez. ou bien devons-nous y reconnaître la mer Rouge actuelle? Brugsch l'a placé sur le territoire oriental du nome Memphite (2), et l'a distingué d'un autre lac Rouge situé dans les montagnes bordant le Ouadi Hammamat, dans la région comprise entre Qéneh et la mer Rouge.

Quoi qu'il en soit, c'est sur le territoire de ce pays du Lac Rouge que la tradition plaçait le massacre des Bédouins asiatiques par la déesse Sekhmet. L'épithète — \* pourrait donc être ajoutée aux soixante-dix ou

<sup>(1)</sup> Cf. Brugsch, Dictionn. géogr., p. 965-970. — (2) Op. cit., p. 970-972.

quatre-vingts qualifications que nous connaissions déjà pour la déesse Sekhmet par ses nombreuses statues du temple de Maut à Karnak, et dont l'une d'elles la désigne par une expression de même ordre, \( \bigcirc \frac{1}{2} \) \( \bigci

La grande Dehan, caveau cher au cœur du dieu Imhotep (🚊 🚨 😂 🌊 ᢏ), où il fut enseveli après sa mort, était située dans la nécropole de Memphis et faisait partie, à l'époque ptolémaïque, de ce qu'on appelait le grand Sérapéum de Memphis (2). Elle nous était déjà connue par plusieurs monuments. entre autres par le contrat démotique n° 2412 du Musée du Louvre (3) et par un bilingue du Sérapéum, relatif à un certain Padoubastit qui est appelé, en démotique, scribe de la double salle du temple de Tehni nib Ankhto, et, en hiéroglyphes, Active sur le territoire de 4 = (nom de la nécropole memphite), occupait probablement l'emplacement de l'ancien tombeau du sage Imhotep, promu plus tard au rang de dieu et adoré dans un sanctuaire spécial, le 🖵 🖈 🔭 , dont les Grecs ont fait un Ασκληπιεῖον (5). L'ensemble formé par ce sanctuaire et ses dépendances constituait un véritable bourg, consacré au dieu et portant le nom de - [1] [2] [3] [4] - [5] (6). Plusieurs papyrus démotiques ou grecs nous fournissent d'utiles renseignements sur la topographie de l'Asklepieion memphite.

\* \*

Il n'est pas douteux que de plus compétents que moi-même dans les questions de religion égyptienne sauront tirer de ce curieux socle de statue des observations beaucoup plus intéressantes sur la personnalité du dieu Imhotep-Asklépios et sur le culte dont il était l'objet à l'époque ptolémaïque. Je n'ai

<sup>(1)</sup> Statue de Sekhmet au British Museum (cf. Eisenlohr, Proceedings S. B. A., t. XI, p. 256: Newberry, ibid., t. XXV, p. 220, n° 45; Guide British Museum (1909), Sculpture, p. 113, n° 406).

<sup>(2)</sup> Voir ci-dessus, p. 43.

<sup>(3)</sup> Cf. Revillott. Chrestomathie démotique,

p. 398.

<sup>(1)</sup> Voir Brussch, Dictionn. géogr., p. 958, et Revillout, Revue égyptol., t. II, p. 79-80.

<sup>(5)</sup> Cf. Brugsch, ep. cit., p. 1098, et Revil-LOUT, Rev. égyptol., t. II, p. 81 note 1.

Sarcophage de 📆 🖈 au Musée du Louvre.

pas voulu me risquer sur un terrain qui n'est pas le mien, mais je souhaite vivement que le présent travail contribue à ouvrir un nouveau chapitre de l'histoire de ce dieu memphite, tard venu dans le panthéon égyptien, assez pauvre en vestiges, et, par suite, encore assez mal connu.

En terminant, je ne voudrais pas manquer d'adresser l'expression de mes vifs remerciements à MM. G. Daressy et G. Foucart pour les précieuses remarques qu'ils ont bien voulu me suggérer concernant divers points de l'interprétation de ce monument.

H. GAUTHIER.

Le Caire, octobre 1917.

· .

Page (51)

#### LA

# PRONONCIATION MODERNE DU COPTE DANS L'ÉGLISE

PAR

M. LE DR GEO. P. G. SOBHY.

Dans The Journal of Egyptian Archæology, Part 1, 1915, j'avais écrit un article dans lequel je cherchais à prouver que la prononciation copte usitée par les vieux prêtres, qui n'ont pas suivi les règles exposées dans les livres des auteurs indigènes qui confondaient la vocalisation grecque avec celle du copte, devait être la vraie.

Je voudrais montrer aujourd'hui que cette prononciation devait être identique à celle des temps anciens. Mais avant d'entrer dans cette discussion je donne ici la liste de l'alphabet copte avec les valeurs des lettres, et, comme exemple, une transcription complète de l'Acte d'actions de grâces qui se trouve au commencement de la liturgie.

Je dois ajouter que cette prononciation m'a été dictée par des prètres de la Haute-Égypte, et je l'ai également entendu plusieurs fois réciter par S. S. le Patriarche d'Égypte. Dans les deux cas je n'ai constaté aucune différence.

```
к Kabba
             \mathcal{L} ك
م Laoula
                 l
             J
M Miy
                 m
11 Niy
                 n
z Exi
            اکس ks = x
o Ou
                 \hat{o}, o
n Biy
                 b
P Rô
                 r
             )
c Sima
                 s
т Dan
                 d
             ۵
Y Hey
                 î, ou ,
ф Biy, Fiy
           ل تشري ch anglais dans "child" ou mots coptes = k; avant A, O,
x Chiy
                     \omega = x = \dot{z}
↓ Ebsv
                 bs
ωÔο
                 ô
cy Shãy
             m ch, \check{s}
ч Fāy
b Chāy
                 =\chi
                 h aspiré
2 Hory
x. Ganga
            z, z g doux comme dans George, ou dur comme dans gamin
ه Tchima تش تشما tch, îš
+ Div
            s di
```

#### TEXTE ET TRANSCRIPTION DE L'ACTE D'ACTIONS DE GRÂCES.

марен фепанот птотч мпіречерпефианеч оуог пінант 44 ouôh šābahmõd endodf embirafarbatnanaf ennaād ebnoudi мпенос отог пен пот не  $\overline{nxc}$ же ачерскепахін embantšois ouoh ban noudi Isous bayristôs efiôt gaafaraskabazîn ежфи ачер вонови врои ачарег врои ачфоптви вроч ачфасо врои adjon afar ouoatin aron afarāh aron aſšobdan arôf afdi-aso arôn ач-тотен ачентен фасреры етагочног баг afdidodān afandān šāāhrai adāi ounou

Επίδη δη marandiho arôη hobôs entafarāh arôn χαη bāi ahō-ou εθγ φαι μεμ μιε200γ τηρογ μτε μεμ ωμφ φεμ ειρημη μιβεμ : atouāb bai nam niahō-ou darou enda ban όηχ χαη hirîni niouān μχε μιπαμτοκρατωρ πος μεμ μογ τρογ ερβα bibandokrador ebtšoîs ban noudi

финв пос фф піпантократюр фіют мпенос очог пен ноуф Ebnab ebtšoîs ebnoudi bibandokrador eftot embantšoîs ouoh ban noudi очог пенсор інс пос тен фенгнот птотк ката гов швен ouoh bansotir Isous baxristos dan šabeh mod endodk kada hob niouān пем еөве гов швен мем фен гов швен же акерскепахін etc. nam atoua hob niwan nam хап hob niouan ga akaraskebazin etc.

εθβε φαι τενίξο ογος τεν τωβς ύτεκμεταγαφος πι μαι ρωνί Atoua bai dandiho ouoh dan dobh endakmadagatos bi māi romi māis nan atran djók aoul embai ka aho-ou atouāb bai nam ni ahoou тироу ите пенфиф фен гірнин швен нем текго фоспос швен : dārou enda banônz zan hirini niouān nam dakhōdi Ebtonōs пірасмос інвен енергіа інвен ите псатанас псобін ите запршмі birāsmos niouan anarguia niwān enda ebsadanas ebsotšni enda hanrômi εγεφού μεν μτωμά έμφωι ήτε εγίχγαι πρέτερμι μεν πρετολώμε aouhó-ou nam ebdonf a-ebšói enda han djādji niad hab nam GBOY , YYLLOA GBOY 576011 HEWEROY57 HER YYOC LHAA , HEW GBOY Alidou aoul harón nama-<del>ou</del>lha bak laõs  $a\overline{ou}l$ darf nam a-<del>ou</del>l га паіма боу йтак фаі піі де сопапбу пем инстерночрі сагні ha baima atou-ouab endakbāi Ni da atnanaou nam niadarnofri sahni ммфор пан же йоок не стак і мінерфіфі нан сефмі ежен нігоч emmő-ou nan ga entők ba adakdi embiaršiši nan ahómi adjan nihôf HEM HIGH HEM EXEN TXOM THE HIXAXI OYOZ MITCH CHITCH nam nietšla nam adjān digom dars enda bidjadji ou-oh embar andan вроли винусное учу измен своу за ин иет заол рен ијзмот abirasmos alla nahman a-oul ha bi bad hô-ou xan biehmôd ayoun

нем пі метфенгит немфметмарфмі йте пекмоногенис йфирі nam bi madšanhid namdimadmāiromi enda bakmonoganis enshiri  $-\mathsf{nexc}$  , for eron sitota fre himon hem hitaid hem пенос інс bantšois Isous bayristos Bāi aōul hidodf ara bið-ou nam bidai-ð nam піамагі пемфірос купнсіс ерірепі пак пемач пем COY. biamàhi namdiebros kinisis arebrabi nak namaf nam biebnàouma etou-

υρεσταιδο ογος μομοογείος μεμακ ouab enrafdanχό ou-oh enomoousios namah

thoy hem henoy hiben hem so ener hte hiener throy amhi Dinou nam ensi-ou niwan nam ša anāh enda bianah darou amin

On voit par cette transcription qu'il n'y avait point de règles pour la prononciation des deux lettres  $\gamma$  et  $\mu$ . Le  $\gamma$  était quelquefois vocalisé i et  $\widehat{ou} = \mathbf{y}$  arabe. Le  $\mu$  se prononçait d ou i.

La lettre  $\mathfrak{s}$  était invariablement prononcée  $\widehat{ou}$  au commencement et au milieu des mots, et b à la fin des mots.

La lettre  $\pi$  a perdu sa prononciation dure p et se prononce comme b. Mais le point le plus important concerne la lettre x, qui était prononcée g dur quand elle était représentée dans le dialecte saïdique par s, et g doux (dj) quand elle persistait comme x en saïdique.

```
Ainsi: x \in (Boh\acute{e}rique) = 6 \in (Sa\"{i}dique) est prononcé g d, mais x \land x \in - = x \land x \in - — djadja.

e x \in H — e x \land m —
```

La lettre  $\sigma$  est invariablement prononcée comme le *ch* anglais dans « *c*hild » que j'ai représenté dans la transcription ci-dessus par  $\widehat{ls}$ .

Je puis alléguer deux preuves pour justifier que cette prononciation était usitée par les anciens Coptes.

La première est donnée par les mots coptes qui ont passé dans la langue arabe vulgaire et qui ont gardé leur prononciation originale.

La deuxième preuve consiste dans la variabilité et les erreurs apparentes, qu'on rencontre dans l'orthographe des mots des anciens manuscrits, causées

par des ressemblances dans le son des différentes lettres que le scribe ne pouvait pas distinguer pendant la dictée.

Première preuve. — Je citerai les mots suivants :

se prononce ouissa;

φαφιογή, παπιογτε جَابُنُودُة se prononce babnouda;

φαφιογή, παπιογτε جَابُنُودُة se prononce babnouda;

φιακου, φιαικου جَابُنُودُة se prononce Balamón.

Mais il y a en même temps βγκτωρ بقطر qui se prononce Boctor.

Noms des mois coptes qui ont passé en arabe. Exemple : مِنَهُكُ , qui est prononcé *Kiahk* dans la Basse et la Moyenne-Égypte, mais *Kiaḥk* كِنَحْكُ dans la Haute-Égypte.

Dans les noins de villes qui ont passé en arabe il s'est produit de nombreuses confusions de prononciation, ainsi qu'en témoignent les exemples suivants:

TGM $ar{N}$ 2 $\Omega$ P = самыр Damanhour; воу $\Omega$ нм, воу $\Omega$ нм Ousim; поу $\Omega$ нр ابو صیرBusir.

Je citerai enfin les mots comme عالم كذاك أبي hadāk, qui veut dire a chez vous p; क्षान् المعرقة damira a inondation p; المعرقة معرفة ouadjba a heure p; معرفة djafdjaf avoir froid p, etc., et plusieurs autres mots qui ont passé du copte dans l'arabe vulgaire, particulièrement dans le dialecte de la Haute-Égypte.

Deuxième preuve. — Je pourrais prendre au hasard quelques mots de n'importe quel ancien manuscrit; par exemple les très anciens manuscrits du livre des Actes des apôtres publié par M. Budge, en 1911, d'après Br. Mus. M. S. Oriental nº 7594. L'auteur donne une liste de mots qui sont mal orthographiés, chaque mot étant accompagné de son orthographe correcte. Par la prononciation moderne de quelques mots de la liste, on ne peut jamais distinguer la différence entre la bonne et la mauvaise orthographe. Ce fait montre que le scribe a dù écrire son manuscrit sous la dictée (comme on le fait encore maintenant dans les monastères). Si cela est vrai, la prononciation de l'ancien temps est semblable à celle d'aujourd'hui.

# LISTE EMPRUNTÉE AUX COPTIC BIBLICAL TEXTS IN THE DIALECT OF UPPER EGYPT, BY E. A. WALLIS BUDGE, P. XXXI ET SEQ.

| п, 12:        | nidsvinin          | pour | йнагри,     | les deux se             | prononcent   | nanahran         |
|---------------|--------------------|------|-------------|-------------------------|--------------|------------------|
| ш, 19:        | иелоета)           |      | πεογοεια),  |                         |              | naouoïš          |
| vII, 16:      | ελγλοογ            |      | ελογλοογ,   |                         |              | haoyasoy         |
| vII, 24:      | <b>6</b> γλ        |      | εογά,       |                         |              | aoua             |
| vn, 36, 44:   | 11 <b>.</b> X.2616 |      | пжые,       |                         |              | ebdjaia          |
| vii, 56:      | єγнп               |      | еуоуни.     |                         |              | aouān            |
| уш, 3о:       | печоуюет           |      | печоуоі,    |                         |              | baf <u>ou</u> oï |
| 1x, 43, x. 6: | 2A2TII             |      | 2ATN,       |                         |              | hădān            |
| x. 4o:        | пошести            | пт р | оиг пмега)С | м <del>ит</del> , les d | eux se prono | oncent eb-       |
|               | mahšoma            | ınd  |             |                         | _            |                  |

De G. Sobhy.

## STUDIES IN COPTIC LEXICOGRAPHY

BY

#### DR GEO. P. G. SOBHY.

If authors who edit and translate Coptic manuscripts paid a little more attention to details in the two following points, their works would be much more scientific, more trustworthy and would help students to understand much better the sense of any Coptic composition. The expression of thoughts in Coptic and by Coptic writers is something different to any other language that we know of.

The first point is about the division of words in printing. Amelineau had already discussed this question in a very ample manner in the *Journal Asia-tique*, although his methods and his suggestions could not be final or acceptable in all their bearings.

The second point is that in translating difficult words it would be advisable to give as many references as possible, with regards the uses of that particular word, preferably from the Scriptures, in the same manner as von Lemm followed in his *Kleine koptische Studien*.

In this paper I shall give a few notes about a very interesting manuscript edited and translated by Dr. Budge in his volume entitled Coptic Apocrypha in the Dialect of Upper Egypt. This manuscript is numbered British Museum, Oriental n° 7024 and is entitled the Instructions of Apa Pachomios the Archimandrite.

Title p. 145. For the name Pachome, A. 2 A. HADOM, HAXOM, HAXOM, I cannot add anything to what Spiegelberg wrote in his Aegyptische und griechische Eigennamen, except that it is rare to find it under the form written in the MS., which is HAZOMIO. I believe that this latter form probably corresponds to A. 2 A. Where the final o in the Coptic form represents the in the Egyptian one, unless it be an error for HAZOMIO(c),

Bulletin, t. XIV.

Greek genitive form  $\Pi \alpha \chi o \nu \mu \iota o s$ . It is a common name amongst the modern Copts, although it is dying out except in certain families who would keep up the memory of the name.

I have one point to notice about the division of the words in the title paragraph, which is printed in capital letters, viz.: that the particle G in the words etbe and exom and expai ought to form a part of these words. In the rest of the printing of the Coptic text the division of the words is very badly arranged.

Te, Fol. 18 b. 2M HAT ATHOYTE, etc.: "for this" would be a better translation than "in this matter" of the author.

OYTKPA+A, p. 147, does not mean "ascetic control" but "continence".

товс й пекри й не птак оптооре ймоч «stimulate him that dwelleth in thee of whom thou art the sponsor»; пекри й не means «who dwelleth in thy city».

ΣZ, Fol. 19 a. NE2MOT ΓΑΡ ΤΗΡΟΎ ΤΜΙΤΣΑΡΦ) 2ΗΤ ΤΕ ΤΕ ΦΙΑC-GOARDY HAK GBOA ĤTA HETOYAAB PZAPŒ)2ΗΤ ΑΥΜΑΤΕ Ĥ HEPHT « for of all the gifts of grace it is long-suffering which thou shalt make manifest, because the saints exercised long-suffering they inherited the promises». I understand this sentence thus: «It is long-suffering that maketh all the blessings manifest unto thee: because the saints, etc.».

The second TE is redundant and I do not know if it exists in the original manuscript.

екистере жеекиахі поркаом паттако. This phrase is left without translation in the English text; it means: "thou believest, and thou shalt take an indestructible crown".

TAMION means more properly "habitation".

TH, Fol. 19 b. ne2100ye rap minoyte ne neobbioù2ht min oymit-pmpach "for the ways of God are with him that is lowly of heart and with the humble man". This ought to be more literally: "the ways of God are humbleness of heart and meekness"; ne ought to be ne or at least better be so. I do not deny here, that the author's translation is clearer, but literal translation is always more preferable.

The original form of the word GAB Boh. XOB is \$\vert\_{\overline{\chi}} \rightarrow \rightarrow \text{cowardice}. The original form of the word GAB Boh. XOB is \$\vert\_{\overline{\chi}} \rightarrow \r

пе ппа п тмпт маї гомпт мп па тмптефффт мп па тмптречфрк пмоуж мп патпорша мп тмптепрвоопе фаумоофе, etc. «the spirit of the love of money, and not trafficking, and not swearing false oaths, and works which are not evil and envy walk together », etc.;

пе пы пткенодоžїх мін на тмінтальонагт фау, etc. «the spirit of vanity and non-greediness», etc.

On the absurdity of the sense in the above two sentences there is no need to dilate, but it is sufficient to point out that, again here, it is the bad division of words that is the cause of this confusion. If, instead of printing MII HATMITEGOODT, etc., for the others, they were arranged thus MII HATMITEGOODT, etc., the right sense would be quite easy to find and would run thus:

"The spirit of the love of money and that of trafficking and that of swearing of false oaths and that of wickedness and of doing evil walk together, etc., and "the spirit of vanity and that of gluttony walk together." The word AABOIA2T must be AABMART.

M, Fol. 20 b. GBOAXG ACOMPG 2A TGYGZOYCÏA «for it getteth out of its owner control». This again is wrong and ought to be corrected into "because it hath come under their rule".

MA, Fol. 21 a. GIGNAL HOT AG GPATH M HIOYTE "but when we took refuge at the feet of God" should be more literally: "but if I had flewn at the feet of God". The word MHTNPC is translated in the Scala by the arabic word or "goodness".

n fxooc xe a παῖ ογω εσχι πτεσμοτιες «thou must say 'this one hath ended (his trouble) he receive th refreshing'». This is difficult to comprehend particularly when taken in connexion with the rest of the context; but could it mean «and thou sayest 'this (one) has begun to take his rest or comfort (?), i. e. let me abuse him again????'».

ыв, Fol. 21 b. сенхноро гарок йоу хоох йсеговск ноучит «the worms shall gnaw pieces from thy body, and the worms shall envelop thee ».

I do not see where the author translated a gnaw pieces from thy bodyfrom. The Coptic text gives simply: They will spread worms over thee and thou shalt be clothed by worms.

In the last phrase oyugom in naxogic is translated as whis God, but it is wa power from his God.

πορωωείι +σοτ, does this mean : "helplessness of old age"??

MA, Fol. 22 b. πογκιττ χωωρε απ πε † οεικ επ πεογοειω μπεεπογθε αγω πογκιττεικε απ τε εκωμπ εγκακει επ πεογωωε "the
giving of bread either in the time of abundance or in (the time of) poverty
is not power, if thou be once blameworthy through want"; and in a footnote "rendering doubtful". It is indeed more than doubtful particularly if the
clause αγω πογκιττεικε απ τε εκωμπεγκακει, etc., is taken to be a
part of the preceding sentence. It is a separate sentence united to the first by
the conjunction αγω. The two sentences simply mean: "It is not power (or
courage) to give bread in the time of abundance; nor is it poverty to be in
want in the time of need". Paraphrased they mean: "It does not mean that
one is powerful and rich if he was capable of distributing bread in the time
of abundance, nor that he is poor if he is in need in the time of famine".

 $\overline{\text{MII}}$ , Fol. 24 b.... GYCMII KPO4 GPOK and they will attribute craft to thee  $\pi$  should be "prepare deceit for thee  $\pi$ .

MO, Fol. 25 a. τελίβες πηθτοσβε 7 the shadows of those who are martyred 7. The word τοοβε means 7 to remit, to pay his debt 7; see Claudius Labib, Dictionary, ογος εθετωβ πωογ πτογαπομία πεμ πογ πετεφογ (Ps. exviii, 5).

па, Fol. 27 b. ауш й акакіреос йос йнеі сроомпе. — пнеі might be a mistake for йне (the doves). неспес does not mean cheap curses » but c persecute ».

исс пот исоти means « to run after you ».

Πε, Fol. 28 b. ACHOT HCA HEOOY HTMITHOYTE "she ran after the glory of divinity" and not "she fled from the glory which was divine", simply because she (Eve) wanted to be become divine as the devil told her. HOT HCA means "to run after, to seek".

يَّمَ, Fol. 31 a. KACKC means «whisper in ear, persuade», and in vulgar Arabic it is often said وَنَ فَي وَدَعَهُ .

EB, Fol. 31 b. The word Bathsheba does not figure in the Coptic text.

 $\overline{z}$ , Fol. 32 b. MMP TPEYTOGITE EPOK XE E HMA MIKOCHOC MINOYB MTAHE CHIAZEKE XO ETBE HOYZBHYE "do not cause men to lament for thee. In the place of the world, because of men's deeds (or works) they shave the head instead of the gold of the head".

I understand it thus: "Do not cause men to lament for thee, for instead of the golden headed world: they shall shave their heads for their works".

not ūτος ūτο τκῶτταρεμτ παστογαλε whe fleeth before the patient endurance of the saints ». ūτος here is not the pronoun of the 3<sup>rd</sup> person when; it is the conjunction what, therefore ». It is rather astonishing how does the author change the meaning of the expression πωτ ūτα in different places. Sometimes he translates it wrun after »; sometimes wrun before, flee before, run away », which is exactly the reverse. πωτ ūτα means wrun after » or wseek », but πωτ σκολ means » run away », just as in English » run before » and wrun after » have opposite senses. The meaning of the above sentence is wseek therefore for the endurance of the saints ».

ze, Fol. 33 a. танагки ййколасіс means here «the necessity of punishments», not «the tribulations and punishments».

KPHCIC means here "judgment".

- 3.6, Fol. 33 b. των ωλιτε μεΐνισε τωμπτ σροκ «bestir thyself until these sufferings depart from thee». This ought to be: «bestir thyself, etc., . . . . encounter thee» (see, for τωμπτ, Ρεγκον, Lexicon, and Cl. Labib. Dictionary, etc.).
- $\overline{o}$ , Fol. 35 b. 21 21 nagen. Could nagen be name esteel, with the elimination of 21 which is certainly redundant?
- Oλ. Fol. 36 a. ΜΠΡΝΟΥΡ ΟΠ ΜΠ ΧΑΧΥ ΠΡΏΜΕ «attach not thyself closely to any man r: ΜΟΥΡ ΜΠ meaning attach closely n does not give any sense here particularly when the context is taken into consideration. It really means a quarrel r.

noya mere ned con know thou knowest that there is no state of peace greater than that every man love his brother. The literal translation would be as follows: "Now thou knowest that there is nothing greater than peace, so that every one should love his brother."

- <del>OG</del>, Fol. 38 a. OYAMOOME means something like «cancer» (see Peyron, Lexicon, and Cl. Labib, Dictionary, p. 374).
- OZ, ΜΑΡΊΙ ΜΟΚΖΊΙ ΧΕΦΆΡΕ ΤΜΟΚΖΌ ΟΜΚΕ ΠΧΩΣΜ «let us therefore afflict ourselves for sorrow bringeth low impurity». ΘΜΚΕ means «punish, chastise». «For sorrow chastiseth impurity».
  - $\overline{OH}$ , Fol. 39 b. GTOGITOY must be changed to GTOOTOY.
  - III. Fol. 42 a. CAZMC = corn-stalk??
- ΠΑ. Fol. 42 b, p. 169. ΟΥΣΗΥ ΠΕΤΜΟΚΣ "soberness is beneficial"; MOKZC does mean sometimes "continence, mortification" (see Cl. Labib, Dictionary, under MKA2).
- пе, Fol. 43 a. Acppro пы тпорим гітм псештся « fornication reigneth through the drinking of the body r. What does the translator mean

by "the drinking of the body"? I should translate ncei by "satisfaction, gratification".

- пz, Fol. 44 a. In the quotation from Rev. II, 17, the Coptic version reads пманна вонп «the manna which is hidden»; whereas Dr. Budge copies the R. V. «the manna which is his». It is most important to give the literal translation of the Coptic version wherever we may find them.
- P. 377. EGIXE ANEPHT MIN HIGGTE HOYMHTMOHOXOC 2N OYAFAHH resince we are vowed unto God (we must lead) the life of the monk in love. This again is a faulty translation. I should put it thus: resince we have taken a vow with God of monasticism in love.
- πη, Fol. 44 b. εφχε κογωφ εχπο πακ π σεπχρημα και ετό μμοολε πτοιμε μπκωντ νη ογωπτεφωστ η νη ογχιπεοπό η νη ογωπτεφωστ η νη ογχιπεοπό η νη ογωπαρία και ογωπαρία είναι είναι ογωπαρία είναι ογωπαρία είναι ογωπαρία είναι είναι ογωπαρία είναι είναι
- по, Fol. 45 a. After оупросухнтос етря-росік нач гі гвсю does not figure in the English translation and must be rendered thus: "He will give him bread and clothing".

ETBE TMŪTGAB2HT XE OH ETOY TŪMMAH ETBHHTC XE COOY2 G-20YH ETBE OYHAM HOYXPÏA "concerning moreover the slothfulness by means of which fighting is carried on against us (and) concerning the right hand of need ". What does this mean? I should translate it like this: "As for cowardice, for which they always oppose us, that we gather in for the use of whom? ".

OYHAM therefore must be OY NIM NOYXPIA.

q, Fol. 45 b. поуоси сонп итс пс пих. The word сонп «hidden» is not translated.

THIT GOELX does not mean a the skill in contending a but simply a courage a.

long before the image (or phantom) in thy city. This is not literal. «So that they may not throw an image in thy city. would be more correct.

Fol. 46 a. Equextan GBOA 21 GIB "that driveth away the sheep with horns". This again is faulty and the confusion is due to bad division of words. It means "that cuts a corn, or a hoof". I believe this sentence exists in Pistis Sophia and had been badly translated by the late Amelineau and corrected to him by the late Karl Piehl in his Sphinx (Compte rendu sur la traduction de Pistis Sophia by M. Amelineau).

MHEPTAK OY200Y HOYOT 2M HERAZE "do not destroy (or waste) the first day (of the week) in thy field". This is a ludicrous translation. The word AZE does not mean here "field" at all. It is the word \$\frac{1}{\infty}\$, AZE, AZI "life, age"; and the phrase simply means "do not waste one day of thy life".

thyself judicially according to thy reason; and whether thou art away by thyself on a journey or whether thou art among a crowd, etc. -. This is again erroneous. «Judge thyself whether thou art in solitude or in company r.

48, Fol. 46 b. Aγρ κπτρε 2Aλωτ does not mean «it must be remembered in respect of Lot» but simply "they have, or (it was) borne witness about Lot».

The above few criticisms do not exhaust all, but I give them as a sample of the small mistakes, one is apt to make, unless attention is paid to all details. But whatever I may have found and corrected does not in the least minimize the wonderful efforts and the prodigiousness of the works of the right-learned savant. I do not consider myself except as a simple amateur.

Dr Geo. P. G. Sobhy.

# DESCRIPTION D'UN CRÂNE

# TROUVÉ DANS UNE TOMBE À TELL-EL-AMARNA

PAR

M. LE D<sup>a</sup> GEO. P. G. SOBHY
PROFESSEUR ADJOINT EN CHEF D'ANATOMIE À L'ÉCOLE DE MÉDECINE DU CAIRE.

Ce crâne appartient au D<sup>r</sup> L. Gatineau, qui a été assez aimable pour me permettre de l'examiner et de publier les résultats suivants. Il doit son intérêt, d'une part, à sa forme toute particulière, forme que nous appelons « dolichocéphalie exagérée », et, d'autre part, à la ressemblance frappante qu'il présente avec la tête de Khouniaton-Amenhotep IV de la XVIII<sup>e</sup> dynastie, selon les portraits de ce roi qui nous ont été conservés sur les monuments de Tell-el-Amarna. La momie de ce roi n'a pas encore été identifiée; nous possédons seulement, au Musée du Caire, le couvercle de son sarcophage (1).

La chose la plus intéressante à citer à propos de ce Pharaon est qu'avant qu'il embrassât la religion d'Aton les portraits qu'on faisait de lui ressemblaient absolument au type égyptien ordinaire; mais aussitôt qu'il adopta cette nouvelle religion son portrait changea subitement et sa tête prit cette forme curieuse. On serait très tenté de croire que ce changement est dù à un caprice de la part de ses artistes; mais ses filles et sa femme avaient le même type de tête (2). Dans tous ses monuments à Tell-el-Amarna il figure en compagnie de sa femme et de ses filles, et chacun des membres de la famille présente ce type caractéristique de la tête. Au Musée du Caire, dans la salle contenant les objets trouvés dans un atelier de sculpteur, il y a des têtes

(1) Je peux citer ici l'histoire de la momie trouvée par M. Davis, l'archéologue américain, dans un sarcophage sur lequel est inscrit le nom du roi, et qu'il crut naturellement être la sienne. Le Prof. Elliot Smith, qui examina le cadavre, affirma qu'il appartenait à un jeune homme de 25 ans (cf. Catalogue général des Bulletin, t. XIV.

Antiquités égyptiennes du Musée du Caire, The Royal Mummies, by G. Elliot Smith (1912). n° 61075, p. 51-56: The bones of a skeleton supposed to be that of Amenothes IV (Khouniaton). et pl. XXXVI-XXXVII).

(2) Voir Petrie, History of Egypt, vol. II. p. 205 et suiv., et Tell el Amarna.

inscrites sous les n° 474, 476, 477, 480, 481, qui sont censées être des portraits des princesses filles de ce roi — le n° 478 est le r death mask r ou r moule de la mort r du roi; il présente aussi les mêmes traits caractéristiques. Les figures des deux jeunes princesses, provenant d'une fresque trouvée à Tell-el-Amarna et conservées au Musée d'Oxford, donnent les mêmes traits caractéristiques, lesquels ressemblent d'une façon frappante à la tête n° 476 qui se trouve au Musée du Caire. Sur aucun autre monument ou figure peinte nous ne trouvons ce type de face qui était caractéristique des membres de cette famille. Tous ces points prouvent donc que ce type était un type réel, authentique.

Le crâne que je vais décrire met la question hors de doute, car il appartient incontestablement à un membre femelle de cette famille.

Ce crâne est allongé d'une façon très curieuse; il est étroit dans ses trois quarts antérieurs, plus arrondi dans son quart postérieur; il est du type dit adolichocéphale exagéré. Il appartient à une personne âgée de 20 ans environ. L'os frontal présente la suture métopique qui n'est pas encore ossifiée. Sa portion squameuse s'incline beaucoup dans sa partie postérieure et présente un front très bas. Près de son bord supérieur l'os présente aussi deux proéminences symétriques très bien marquées et qui ne se trouvent pas dans les crânes normaux. La suture coronale est située très en arrière postérieurement au plan coronal du sujet, et ceci à un tel point que les deux os pariétaux sont placés très obliquement d'arrière en avant et en bas et sont très réduits dans leur largeur. Ceci est dù à la grande inclinaison de la partie squameuse de l'os frontal. Les tubérosités pariétales sont poussées très en arrière. La suture sagittale est très courte, la lambdoidale peut à peine être distinguée dans la Norma verticalis du crâne.

La partie squameuse de l'os occipital est très étroite et allongée à son angle supérieur et ressemble au type simien. Les parties squameuses des os temporaux sont courtes et plus petites dans leurs diamètres que les os normaux. Il n'y a ni os Wormiens, ni os Inca, ni os interpariétaux. Les os sont d'une structure très fine. La face est légèrement étroite et allongée. Les cavités orbitales sont larges, profondes et parallèles. Le pont du nez est plus large qu'à l'état normal, et cela est dù à une plus grande largeur des deux os nasaux. L'ouverture nasale est située sur le plan médian. Il n'y a pas

d'inclinaison du septum. La mâchoire inférieure est bien faite. Les os malaires ne sont pas proéminents et il n'y a pas de prognathisme. Le palais est assez élevé. Le corps du sphénoïde n'est pas encore ossifié au basi-occipital. Les deux tubercules styloïdes sont cassés. Le méat auditif externe est normal et les tubercules mastoïdes sont bien formés.

## Ci-joint les reproductions suivantes :

- 1. Vue frontale du crâne avec les tissus secs en place.
- 2. Vue de profil du crâne avec les tissus secs en place.
- 3. Vue de front du crâne.
- 4. Vue de profil du crâne.

5 et 6. Mais la plus intéressante de toutes ces figures est le moulage en cire fait par le D<sup>r</sup> Gatineau avec son habileté coutumière. Une comparaison de ce moulage, représentant les traits biologiques probables en temps de vie, avec l'image des deux princesses filles de Khouniaton et surtout avec la tête n° 476 du Musée du Caire, montre une ressemblance frappante entre les deux.

### Voici les mesures du crâne :

|                                                                               | millimetres |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Longueur maximum                                                              | . 190       |
| Largeur maximum                                                               | . 133       |
| Bipariétal                                                                    | . 133       |
| Index céphalique                                                              | . 70        |
| Diamètres verticaux de l'orbite                                               | . 38        |
| Diamètres transverses de l'orbite                                             | . 36        |
| Largeur du pont du nez                                                        | . 27        |
| Longueur des os nasaux                                                        | . 19        |
| Diamètre vertical de l'ouverture nasale                                       | . 32        |
| Diamètre horizontal de l'ouverture nasale                                     | . 21        |
| Hauteur de la partie verticale de la mâchoire (de l'angle au bord inférieur). | . 46        |
| Longueur de la suture métopique                                               | . 123       |

Je tiens à remercier de nouveau le D<sup>r</sup> Gatineau pour avoir bien voulu me montrer ce crâne et m'avoir permis de publier les observations ci-dessus.

|  |  | · |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

# L'ANCIENNE FRONTIÈRE

# ENTRE LA SYRIE ET LE HIDJÂZ

# (NOTES DE GÉOGRAPHIE HISTORIQUE)

#### PAR HENRI LAMMENS.

En quel point, le long de quelle ligne, se rencontre la frontière commune entre la Syrie et le Hidjàz? Le mouvement dont le Grand Chérif de la Mecque, roi du Hidjàz, vient de prendre la direction donne un regain d'actualité à ce problème, et sa solution s'imposera demain aux diplomates. chargés après la guerre de remanier la carte de l'Asie antérieure, d'y déterminer les sphères d'influence et les frontières nouvelles. Il semble opportun de prévoir dès maintenant cette éventualité. Mais quel critère adopter dans cette discussion? Le vilayet ottoman du Ḥidjàz — une création du siècle dernier — fut un empiétement sur l'autonomie dont jouissent depuis le xe siècle de notre ère les Hasanides, émirs de la Mecque (1). Admettra-t-on le statu quo ante bellum, la frontière septentrionale du Ḥidjàz ottoman, telle qu'elle venait d'être modifiée à la veille du conflit actuel? Le district de 'Aqaba — une dépendance syro-palestinienne, au moins depuis les temps de Salomon et de la reine de Saba — a relevé du vilayet de Damas jusqu'en 1910. A cette date, érigé en caimmacamat, l'ancien moudirat de 'Aqaba se vit rattaché à Médine, c'est-à-dire incorporé au Ḥidjâz turc (2). Nous n'avons pas à revenir sur les préoccupations politiques qui inspirèrent cette modification, où l'on méconnut trois millénaires d'histoire (3). Tout conseille de chercher une base de discussion moins vacillante, d'établir une ligne-frontière

mie der Wissenschaften de Vienne) (année 1911. n° XIII).

<sup>(1)</sup> Cf. SNOUCK HURGRONJE, Mekka, I, 57 etc. (on y trouvera l'histoire du Grand-Chérifat), et notre article Le Grand-Chérifat de la Mecque et la révolte arabe, dans Les Études, 5 décembre 1916, p. 553-578.

<sup>(</sup>extrait des comptes rendus de Kaiser. Akade-

<sup>(3)</sup> Au siècle dernier, des contingents égyptiens occupaient encore les postes depuis 'Aqaba jusqu'à Al-Wadjh que jamais le gouvernement du Ḥidjāz ottoman n'avait songé à revendiquer.

qui corresponde à une tradition d'une historicité plus continue et reposant sur des arguments moins contestables.

Dans le Berceau de l'islam (1) nous avons posé en principe que l'origine de cette religion devait être cherchée dans l'Arabie occidentale, plus exactement dans la province appelée le Hidjâz. Cette assertion nous a conduit à examiner comment, aux environs de l'hégire, on se représentait la signification, l'extension géographiques du Hidjàz. Il nous a fallu constater combien, pour cette époque lointaine, il devenait malaisé d'aboutir à une solution précise. La documentation utilisée par nous se bornait à des textes, à des renseignements poétiques. Or, chez le Bédouin, rebelle aux généralisations, aux abstractions d'ordre géographique et gouvernemental, incapable de concevoir des groupements humains dépassant le cercle de la tribu ou d'une confédération de tribus, l'idée de province, de circonscription administrative ne correspond à aucune réalité accessible ou simplement utilisable dans le domaine topographique. Ce concept lui a été inculqué de force par l'organisation postérieure du califat. Non pas que dans l'immensité des déserts, écumés par ses razzias, tondus par la dent avide de ses troupeaux, son œil observateur, toujours aux aguets, n'ait de bonne heure distingué, marqué de vastes compartiments. Mais ces divisions se rattachent exclusivement à des accidents du sol ou à des phénomènes météorologiques : monts. plaines, plateaux ventilés par la brise, vivifiés par la pluie, dépressions encaissées, brûlées par les semoûm. De là les dénominations si fréquentes de Hidjaz, de Nadjd, de Ghaur, de Tihama, de Djals (2). Mais cette nomenclature (3) une fois trouvée, l'idée ne vint pas au nomade d'y enfermer une signification se rattachant à la géographie politique. Ainsi dans le Ḥidjâz, dans le Yémen, il distingue des Ghaur, des Tihâma, des Nadjd. Dans une même localité, sa subtilité découvre des parties hidjaziennes et d'autres tihamiennes (1). La centralisation administrative lui a toujours paru une atteinte à sa liberté, une restriction

<sup>1)</sup> Le Berceau de l'Islam, l'Arabie occidentale à la veille de l'hégire, 1 vol., le climat, les Bédouins, cité par nous comme Berceau.

<sup>(2)</sup> Cf. notre Berceau, I, p. 12, etc.

<sup>(1)</sup> Demeurée très vague; les auteurs des Modjam ne s'y retrouvent plus. Cf. Bakri,

Mo'djam, 5-8, etc. Médine est tantôt du Nadjd. tantôt du Ḥidjàz (Ваккі, op. cit., 8).

<sup>(4)</sup> Ainsi pour Médine (Bakri, op. cit., 8). La Mecque est dans le Ghaur du Tihàma (Hampi-nì, Djazira, 71, 5). Asma'i (Υλοούτ, Mo'djam, W., 1, 523) proclame Tàif عنائية, parce que

injustifiée à ses aspirations nettement individualistes et séparatistes. De la géographie, il ne prétend connaître que la partie physique.

Les poètes, ces intellectuels de la société scénite, ne se sont pas élevés audessus de cette conception étroite. Si cette circonstance diminue forcément la portée de leur témoignage, par ailleurs il devient difficile d'exagérer l'influence qu'ils ont exercée sur la formation et. tout spécialement, sur la terminologie de la science géographique chez les Arabes. Citons un exemple. Marwan ibn al-Ḥakam, gouverneur de Médine, obsédé par les débordements du licencieux poète Farazdaq, lui adressa cette admonestation : «Si Farazdaq obtempère à mes avis, dans ce cas, qu'il reste!». Ce monitoire rimé se terminait par ale. Or cette expression peut aussi bien se traduire : «qu'il continue à résider dans le Djals». Le Djals, un synonyme de Nadjd! Il n'en fallut pas davantage pour suggérer à des philologues, à des géographes ingénieux, que Médine, véritable centre du Hidjàz — on le verra plus bas — passait également comme faisant partie du Nadjd. Cette subtile exégèse chorographique ne me paraît pas comporter une autre explication (cf. Bakrì, 9; Agh., XIX, 43; comp. notre Mo'àwia, 416).

Quoi qu'il faille en penser, il est certain que parmi les poètes, le vocable Hidjàz était d'un emploi courant, moins pourtant que celui de Nadjd, la région qui a fourni en plus grand nombre des représentants au Parnasse arabe. Aux poètes cités par nous dans le Berceau, pour la période préislamique et mentionnant le Hidjàz, on peut ajouter Hoṣain ibn al-Ḥomâm (1), 'Alqama (2), 'Abìd ibn al-Abraṣ (3), Damra ibn Damra (4), Qais ibn al-Ḥaṭìm (5). Parmi les rimeurs, contemporains de l'hégire, rappelons Labìd (6), Ḥassân ibn Thâbit (7), 'Aṭàrid ibn Ḥàdjib (8), 'Abbàs ibn Mirdàs (9) et beaucoup d'autres.

chez beaucoup d'auteurs Sarât = Ḥidjāz (cf. Vollers, Volkssprache und Schriftsprache im alten Arabien, 4). Le Yamāma est une إن المحافظة (Osd. II, 175, 11; comp. Maodis), Géogr. 69, 5); Nadjd du Yémen, ibid., 70, 4; Nadjd du Ḥidjāz; 94, d. l.; 96, 7. Pour Tihāma, voir Iex Al-Atnir, Nihāia, I, 121-122; Ibn Ḥauqal. 33. «Les deux Ghaur du Tihāma» (Osd, IV. 66).

- (1) Agh., XII, 127, 5 d. l.
- (2) Handal, Djazira, 50; So'ara' (Cheikho),

- 506, 4.
  - Divan (Lyall), X, 5.
  - (1) Agh., X. 26, 10 d. l.
- <sup>3</sup> Dican (éd. Kowalski), VI, 9. Autres mentions chez les poètes Mohabbal et Hobaira ibn 'Amrou an-Nahdl; Вакві, Modjam, р. 13.
  - (6) Handini, Djazira, 49. 229.
  - (7) Divan (Hirschfeld). 84, 2; 123, 4.
  - (8) Agh.. IV, 9, bas.
  - (9) IBN HIŠÂN, Sira, 832, 5.

dont il serait inutile d'allonger la liste ici. Les graves événements survenus, le séjour de Mahomet à Médine, au centre même du Hidjâz, ne pouvaient manquer d'appeler l'attention sur cette province. Depuis le califat, la mention du Hidjâz va donc se multipliant dans la langue poétique. Cette vogue correspond à une évolution dans le régime politique, à l'établissement des djond et des mist, des circonscriptions gouvernementales au sein de l'empire arabe, principalement sous la dynastie des Omayyades. Il faut toujours revenir à cette famille, quand il s'agit de la première organisation du califat. C'est bien à tort qu'on a attribué cette mesure à 'Omar Ier; جقد اللجناد ومصّر الامعار, répètent à l'envi les compilateurs. En réalité, le successeur d'Aboû Bakr usa son énergie indéniable dans la lutte contre l'anarchie, jusqu'au moment où il en devint la victime. Son principal, mais incontestable mérite fut d'empècher les éléments séparatistes de prendre le dessus; il sut préparer l'avènement d'un régime plus stable (1) sous les Omayyades.

Aussi longtemps que le souverain résida à Médine, celui-ci cumulait les fonctions de calife et de premier magistrat local. Avec l'émigration de l'autorité centrale en dehors de l'Arabie (2), il fallut se préoccuper d'y désigner des remplaçants du monarque, conséquemment déterminer les limites de leur juridiction, c'est-à-dire établir des cercles administratifs en cette Arabie, jusque-là régie par des institutions patriarcales et n'ayant jamais soupçonné l'existence d'une géographie politique. Parmi ces fonctionnaires, le plus considérable devint naturellement celui de Médine, la capitale déchue, laquelle depuis l'hégire avait graduellement éclipsé la Mecque. Ce dignitaire, fréquemment parent du souverain, on le nomma indifféremment gouverneur de Médine ou du Ḥidjàz. L'essai avait-il réussi, le titulaire s'était-il montré à la hauteur de la situation. l'usage s'introduisit, sous les Omayyades, de lui confier également l'administration de la Mecque et de Țâif (3). Ce gouvernement, agrandi et réuni dans les mêmes mains, n'en conserva pas moins sa première appellation et insensiblement l'administration métropolitaine s'habitua

<sup>(1)</sup> Cf. notre Yazid (= Califat de Yazid I"), 374-375; 393 etc. Dans l'intérêt de l'histoire du premier siècle islamite, il devient grand temps de reviser la légende de 'Omar. Il reste encore à faire, même après les consciencieux travaux

de Caetani dans ses Annali dell' islam.

<sup>(2)</sup> Après le meurtre du calife 'Othmân.

<sup>(3)</sup> Cf. notre Mo'âwia (= Études sur le règne du calife Mo'âwia I"), p. 32 (extrait des Mél. Faculté orientale de Beyrouth).

à englober, sous la dénomination de Ḥidjàz, les territoires relevant de ces trois grandes agglomérations urbaines. Voilà comment la bureaucratie, avec ses tendances unificatrices, favorisa la diffusion d'une appellation géographique, non sans en avoir notablement élargi l'extension originale (1), au détriment de la clarté scientifique.

Mais si nous étudions les citations poétiques antérieures à cette période manifestement influencée par une tradition bureaucratique plus tardive, si nous y ajoutons les renseignements où l'on prétend nous donner l'impression de l'époque préhégirienne, nous aboutissons à la conclusion suivante. Au temps du Prophète et pendant le premier quart de siècle consécutif à sa mort, le vocable Ḥidjâz désignait la région dont la position de Médine forme approximativement le centre géographique. Dans les quatre directions, le cercle presque régulier délimitant cette circonscription ne dépasse guère un rayon de cinq journées de distance. C'est invariablement à cette agglomération que nous nous voyons ramenés : le cœur du Ḥidjâz primitif se trouve à Médine. Pour rappeler la cérémonie de l'istisqu' sous 'Omar Ier, quand Allah accorda la pluie à l'intervention de 'Abbâs, l'oncle du Prophète, le Lahabide 'Abbâs ibn 'Otba s'écrie :

Grâce à mon oncle 'Abbâs, Allah prit en pitié le Ḥidjàz et ses habitants, alors que 'Omar implora la pluie en considération de ce saint vieillard.

Le poète n'a en vue que Médine et la région médinoise (2). A l'occident du district de Yathrib la frontière s'étend jusqu'au rivage de l'Érythrée. Au sud elle dépasse légèrement la moitié de la distance, séparant Médine de la Mecque, un peu au nord de 'Ardj (3). A l'est la ligne-frontière s'insinue capricieusement dans les vallées, dans les brèches ouvertes au cœur de la chaîne

<sup>(1)</sup> Comp. Handani, Djazira, 218-219: énumération poétique (x° siècle H.) des régions du Hidjaz, on y comprend le Tihama. Asmai (cité dans Yaqoùr, Mo'djam, W., II, 205) en exclut la Mecque, parce qu'il a travaillé sur des documents antérieurs au x° siècle.

<sup>(2)</sup> Qui seules bénéficièrent du miracle. Samноѝъî, Wafà' al-wafi', II, 422. Chez cet auteur, Bulletin, t. XIV.

امر الحجاز et الحجاز, I, 418, 3; 422 désigne l'émirat des Hosainides à Médine; ibid. I, 432, نار الحجاز, l'éruption volcanique près de Médine : comp. I, 466.

<sup>(3)</sup> Samnoù pi, op. cit., II, 170, 285. Ardj est appelée της βείναι και l'extrémité du Tihâma γ (Υλοοῦτ, Mo'djam, W., III, 637; ΒΑΚΚὶ, op. cit., 9).

montagneuse, prolongation septentrionale du Sarât de Țâif, qui conduisent jusqu'aux plateaux du Nadjd (1). La frontière du nord nous reste à déterminer. Ce sera la matière des lignes suivantes.

\* \*

Voyons d'abord quelles populations occupent le Hidjàz. L'indication des tribus hidjàziennes ne peut manquer de nous fournir des précisions, leur habitat nous étant connu par ailleurs. Commençons par un groupe de sédentaires, dont l'histoire se trouve intimement mêlée à celle de l'Arabie occidentale, aux environs de l'hégire : ~les Juiss du Ḥidjaz , يُهِمَانِ الْحِياز. Ainsi les désigne Hassan ibn Thabit (2). Or, nous le savons par les récits de la Sîra, les Israélites habitaient non seulement Médine — où la polémique intarissable du Qoran nous les montre en nombre — mais tout un groupe d'oasis au nord et à l'orient de la région médinoise, Haibar, Fadak, Wâdi'l Qorâ. Ces agglomérations devaient donc être comprises dans le Ḥidjàz. Une autre mention dans Hassan (3) nous ramène de nouveau au centre médinois. Le poète y menace le calife Mo'àwia d'un soulèvement des Ansârs et du départ d'une armée réunie à Şirâr, toponyme dans les environs immédiats de Yathrib (4). La province du Hidjàz englobait certainement la grande tribu de Solaim, dont le chantre 'Abbàs ibn Mirdàs entretenait d'intimes relations avec les Juifs de Médine, célébrés par lui <sup>(5)</sup>. Vers le sud, cette province semble également avoir touché au territoire des Banoù Hodail (6), tribu bédouine qu'on nous montre d'ordinaire errant dans les steppes du Tihâma et dans les vallées du mont Sarât (7), menace permanente pour les caravanes de Qorais et pour les riches domaines des Thaqafites.

<sup>(1)</sup> Zobair ibn Bakkâr considère Ḥidjâz = Djals; d'autres font de ces deux vocables et de Nadjd de purs synonymes : Bakkâ, op. cit., 7; cf. Ibn al-Athîr, Nihâia, I. 171.

<sup>(2)</sup> Divan, 84, 2.

<sup>(3)</sup> Divan, 123, 4.

<sup>(4)</sup> Samhoù di, op. cit., II, 334. Cf. notre Mo-'avria, 65, et notre Califat de Yazid I', 119.

<sup>(5)</sup> Agh., XIII, 171; Samhoùdi, op. cit., II,

<sup>329;</sup> cf. I, 550.

<sup>(\*)</sup> Cf. Намьа́мі, op. cit., 49, 19. Les Banoù Solaim approvisionnent le marché de Médine (Sамносът, op. cit., II, 544).

<sup>(7)</sup> Pour le territoire des Hodailites, cf. Hanpini, op. cit., 173, 3, etc. Leurs losods se montrent des voisins encombrants pour la Mecque et Taif. Comp. IBN HAUQAL, Géogr. (éd. de Goeje), 25.

Il faut déplorer la perte du Djazîrat al-'Arab, la description de la Péninsule arabique, composée par le célèbre Asma'î. Sa conservation nous aurait permis de déterminer la nature du dossier géographique, réuni par ce grand philologue. Cette documentation devait être en majeure partie d'origine poétique, basée sur les citations des chantres bédouins. C'est la méthode la plus habituelle aux topographes arabes. Des écrivains comme Maqdisì et Samhoùdì. se bornant à corroborer par l'érudition livresque l'autopsie ou l'examen des lieux (1), forment des exceptions. Or, Asma'î, cité par Yaqout (2), indique parmi les tribus fixées au Hidjàz : "Balì, Asdja", Mozaina, Djohaina, une fraction des Hawazin, نغر مِن هوازن, et la majorité des Banoù Solaim, عامّة منازل بني سُلَيم. "عامّة منازل بني سُلَيم Les Bali comptaient de nombreux halif « alliés » au sein des clans ansariens (3). Parmi les points du territoire occupé par eux on signale la vallée de Djazl (4), à l'extrémité septentrionale du Wâdi'l Qorâ (5). Le nom des Djohaina (6) et des Mozaina revient incessamment dans les annales médinoises. Entre tous les Arabes, seuls les Mozaina jouissaient du privilège de posséder un madjlis, lieu de réunion spécial, à Médine », الا يُعلم حتى مِن العرب لهم مجلس بالمدينة غير مُزينة (7). لا يُعلم حتى مِن العرب لهم مجلس بالمدينة غير مُزينة . Cette prérogative indique suffisamment leurs relations intimes avec les Ansârs. Quant aux Djohaina, ils occupaient la longue vallée de l'Idam, les environs du mont Radwa, où on les trouve encore fixés de nos jours (8).

- (1) Maqdisi (Géogr., 3, 1. 10; 6, 1. 7; 43) affirme qu'ils forment la base des sciences géographiques. "J'ai vu... je n'ai pas visité...", répète-t-il incessamment.
- (2) Mo'djam, W., II, 205. Même énumération dans I. S., Tabaq., II<sup>1</sup>, 97, 18, pour les tribus voisines de Médine; comp. encore 'Omar ibn Šabba, cité dans Bakki, op. cit., 8; il ajoute les B. Hilâl.
- (4) Cf. Osd al-ghāba, passim, par exemple III, 337, 347, V, 106, 144, 146, 244, 257, 320, 406, 552. Comp. leur notice dans Encycl. de l'islam, I. 631-632. Un halif de Bali assista au 'Aqaba (Osd, II, 384; IV, 158).
- (4) Sauhoù bt, Wafa', II, 280 (voir plus bas). Bali dans le Wâdi'l Qorà; I. S., Tabaq., II<sup>1</sup>, 95, 6. Des Banoù Balì auraient habité Médine,

- conjointement avec les Juiss, antérieurement aux Ansars ou Banoù Qaila (Sамной ві, op. cit., I, 114, 1). Pour Aslam. cf. Samhoùdì, I, 551. Balì possédait des oțm à Médine; donc considérés comme mi-indigènes (Samhoùdì, II, 357, bas. Cf. I, 144).
  - (5) Hamdani, *Djazîra*, 170, 9 etc.
- (\*) Ch. Huber (Voyage dans l'Arabie centrale, 127) signale la région d'Al-Alà comme le «territoire des Beny Geheinah, fraction des Beny Kalb». «Porte de Djohaina» à Médine; Maodisi, Géogr., 82, 7.
- (7) Osd, IV, 124; cf. Sauhotdi, Wafa', I. 549-550. Mahomet trace à Médine le masdjid des Djohaina et des Bali (ibid., II, 58).
- (8) Hamdani, op. cit., 170-171; L. Roches. Dix ans à travers l'islam, 280; Samhoùdi, Wafi?,

Outre Médine, parmi les groupements de sédentaires, le Ḥidjâz comptait, nous l'avons dit, Ḥaibar et Fadak. On ne s'étonnera donc pas de voir signaler, dans les plus anciens chroniqueurs, Ḥaibar, comme une des principales localités du Ḥidjâz, الحالة (1). A son retour de l'expédition de Qodaid dans le Tihâma, Mahomet, en remontant vers le nord, dans la direction de Médine, «passa dans le Ḥidjâz», الملك الحجاز (2) et ne tarda pas à atteindre le canton de Naqi', voisin de l'oasis médinoise (3). Le plus extraordinaire, c'est de voir Moslim (1) attribuer au Tihâma le site de Doù'l Ḥolaifa, distant de quelques kilomètres de Médine (5). Il faut sans doute lire Ḥolaifa, un nom appartenant à la toponomastique du Tihâma, à moins de reconnaître dans l'emploi de ce toponyme une notation de géographie physique.

Au premier siècle de l'hégire, Djamîl, le chantre de Bothaina, proclame le Hidjâz sa patrie, الما جيل والمجاز وطنى. Or, ce poète habitait, nous le savons, la section centrale du Wàdi'l Qorà. C'était le séjour de sa tribu, les Banoù 'Odra', groupe chrétien fixé dans le Wàdi'l Qorà (7). Ce long couloir, jalonné d'oasis et de palmeraies, était donc considéré — à tout le moins pour la moitié méridionale — à la fin du rer siècle H., comme appartenant au Hidjàz. La difficulté consiste à déterminer l'exacte extension du Wàdi'l Qorâ. Sa frontière du sud a subi de profondes modifications sous la période omayyade. A cette époque de grande activité agricole en Arabie (8), les défrichements, la création de domaines se multiplièrent dans cette vallée au sous-sol riche en eau (9), le long de la route qui rejoignait Médine. Cette mise en

I, 550-551, 553; nommés par un poète sous 'Omar ler; p. 551, 6 d. l.

<sup>(1)</sup> Țab., Annales, I, 1375, 14-15, 17; 1586, 11; Hamdânî, op. cit., 144, 21-22; Ibn Hišâm, Sira, 770.

<sup>(2)</sup> IBN HIŠÁM, Sira, 727, 11.

<sup>(3)</sup> IBN HISAM, Sira, loc. cit. Après l'échec du Handaq, «Aboù Sosian rentre dans le Tihama» (I. S., Tabaq., III<sup>2</sup>, p. 3, l. 21), c'est-à-dire à la Mecque.

<sup>(4)</sup> Saḥiḥ², II, 162, 7 d. l.

<sup>(5)</sup> Cf. Sauhočoř, op. cit., II, 393. Pour le Holaifa du Tihâma, cf. Yâqoût, W., II, 324.

<sup>(6)</sup> Agh., XIX, 113, 9; cf. Yaqoit, Mo'djam,

W., II, 208, 12-15; Agh., VII, 86. A leurs députés Mahomet prédit la conquête de la Syrie; Sira halabyya, III, 259, d. 1.

<sup>(7)</sup> Agh., VII, 77 etc.; I. S., Tabaq., II, 195, 6; Hamdan, op. cit., 180, 5-7; cf. Berceau, I, 189-190. Ils occupent adepuis Al-Ḥidjr jusqu'au Wādin (Agh., XI, 161, d. l.). Faut-il comprendre Wādi = Qorḥ? Cette équation devient une source de confusions. Voir plus bas.

<sup>(8)</sup> Cf. Berceau, I, 164, etc.; Mo'awia, 225 etc.

<sup>(</sup>ع) Laissée sans emploi au temps de Yâqoût, W., IV 81: ومياهها تتدفق ضائعة لا ينتفع بها احد (W. renvoie à l'édition de Wüstenfeld).

valeur finit par atteindre le hameau de Doù'l Marwa, à une forte journée au nord de Médine (1). Voilà comment ce dernier site, généralement englobé dans le Ḥidjàz (2), se trouve parfois également attribué au Wàdi'l Qorà. Telle était du moins l'opinion commune à Médine pendant qu'y séjourna Samhoùdì, le consciencieux compilateur du Wafà' al-wafà' (3). Précédemment, Hamdànì (1) compte « cinq étapes, marḥala » entre la ville des Anṣàrs et le Wàdi; évaluation difficilement conciliable (5) avec l'opinion rapportée par Samhoùdì. Ces divergences tiennent, croyons-nous, d'abord à l'imprécision géographique des sources, confondant sous le vocable wàdi la région et son centre principal Qorḥ; ensuite à des raisons d'ordre économique. Le vocable qaria désignant un établissement de sédentaires, le concept géographique du Wâdi (6) a subi les fluctuations — progrès ou arrêt — des défrichements agricoles aux deux extrémités de l'étroite vallée, qui leur devait son nom si caractéristique dans la stérile Péninsule.

Voilà pourquoi l'accord ne se trouve guère mieux établi pour la frontière septentrionale du Wàdi. Dans la direction de la Syrie, cette limite est parfois étendue jusqu'à Al-'Alà (7). Pour cette région semble avoir été inventée l'appellation de Ḥidjàz syrien (8). Plus d'un auteur refuse pourtant d'accepter le point de vue du poète Djamîl, fixé dans le Wâdi'l Qorâ et proclamant le Ḥidjàz sa patrie (9). L'opinion de ces opposants nous paraît valable pour la période préislamite, alors que la frontière méridionale du Wâdi était encore

<sup>(1)</sup> Samhoùdî, op. cit., II, 372, bas.

<sup>(2)</sup> Samhoùd, op. cit., II, 285. Rattaché à Médine (Maquisì, Géogr., 53, 10).

<sup>(3)</sup> Samhoîdî, II, 372, 389. Je ne puis accorder le même éloge à l'éditeur égyptien du Wafü' (Caire, 1326 H.).

<sup>(4)</sup> Djazîra, 130, 10. La carte jointe au Mohammed de Margoliouth, 3° édit., fait commencer le Wâdi'l Qorâ à Doû'l Marwa.

<sup>(5)</sup> A moins qu'il n'entende — cas très fréquent (voir plus bas) — le centre ou la métropole du Wâdi, c'est-à-dire Qorḥ: c'était le marché de Wâdi (Івх ал-Атнік, Nihâia, III, 240).

<sup>(6)</sup> Formait jadis une suite ininterrompue de

قرية; prospérité évanouie à l'époque de Yà-qoît, loc. cit. Comp. Maquisì, op. cit., 83-84.

<sup>(?)</sup> Samhotdi, Wafii, II, 388, bas; Ibn al-Athir, Nihdia, III, 126.

<sup>(3)</sup> Début du n° siècle H.; Agh., II, 109, bas. Comp. l'expression les «deux Ḥidjàz» (Ḥambāni, op. cit., 210, 11; Agh., X, 53, bas; Berceau, I, 16, n. 3). Plus extraordinaire paraît l'explication citée par Bakri, Mo'djam, 10, bas. Les «deux Ḥidjàz sont : le Ḥidjàz noir et le Ḥidjāz de Médine: le Ḥidjàz noir est le Sarât de Sanoù'a», c'est-à-dire des Azd Šanoù'a.

<sup>(9)</sup> Cf. Samhoùn, op. cit., II, 389. «Ni Taimà' ni le Wàdi n'appartiendraient à l'Arabie»; Aboù Daoùn. Sonan, II, 26, 1-2.

mal déterminée. Plus tard nous la supposons avoir été mise en avant pour justifier l'attitude prètée au calife 'Omar vis-à-vis des Juifs et pour expliquer leur présence dans la région du Wâdi, plusieurs siècles après l'hégire. Comme on les avait expulsés de Haibar et de Fadak, oasis appartenant au Ḥidjàz, on a voulu déduire de cette exception que les cantons du Wâdi, toujours peuplés par des Israélites, se trouvaient en dehors de cette province (1). Dans cette explication on se figure sans doute écarter la difficulté en affirmant que le Wâdi est «situé entre Médine et la Syrie» (2). Ces tâtonnements (3) achèvent de montrer le caractère arbitraire de la mesure décrétée par le second calife, lequel n'aurait pas même eu le courage de l'appliquer rigoureusement aux Juifs de Haibar (4). Des raisons locales très mal connues ont dù l'inspirer, peut-être aussi les convoitises de certains Şaḥâbis et, au premier rang, de 'Abdallah, le fils du calife 'Omar (cf. I. Hišám, 779-780). Elle n'eut pas de caractère général et ne peut se prévaloir - comme on l'a prétendu - d'un soidisant ordre laissé par le Prophète : لا يجمّعان دينان في الجزيرة «deux religions ne doivent pas coexister dans la Péninsule n (5).

Si cette défense avait été promulguée, non seulement les Juiss du Wâdi, mais ceux du Yémen se seraient vus condamnés à quitter la Sarracène. Aussi ce dicton prophétique a-t-il étrangement embarrassé les juristes. Certains, contre l'unanimité des philologues et des lexicographes, ont prétendu que dans ce hadith, désignait le Ḥidjâz (6). Mais alors les Juiss de Qorḥ auraient dù être expulsés, à moins d'admettre que ce canton du Wâdi central n'entrait pas dans les limites de «la province bénie», الاقطار المباركة. Au temps du géographe Maqdisì. Qorḥ, localité principale du Wâdi, continuait à être habitée par les Juiss (7). Cet auteur n'hésite pas à la comprendre dans le

<sup>(1)</sup> Yàgoùt, Modjam, W., IV, 878. Argument repris par Bakri, op. cit., 9 pour Nadjrân, le Yamâma et le Baḥrain.

<sup>(2)</sup> Yaqoùr, loc. cit.

<sup>(1)</sup> Comp. Aboù Daoùn, Sonan, II, 25 (l. l. : جزيرة العرب ما بين الوادى الى اقصى اليمن.

<sup>(1)</sup> Hampani, Djazira, 130, 14: يهرى جنيبر قوم من المعارفة. A ma connaissance, aucun autre auteur ne signale leur permanence à Haibar, après le califat de 'Omar. Bakri (loc. cit.) conteste l'ex-

pulsion des Juifs pour Nadjran, Yamama, etc.

<sup>(5)</sup> Cf. Samhot di, Washi, I, 227-229; curieuses variantes dans Aboû Daotd, Sonan, II, 25-26.

<sup>(6)</sup> Samhoù di, op. cit., I, 229, 7; ou simplement Médine (Іви al-Атнік, Niháia, I, 161. 6). Embarras de Bakri, Mo'djam, 9.

<sup>(7)</sup> Маодія, Géogr., 83-84; Sамної ді, Wofü', II, 360. Ailleurs 53, 10, Maqdisi fait de Qorli le district et de Wàdi'i Qorà la capitale. Amphi-

Ḥidjāz, de même qu'il considère la Mecque comme la métropole de cette province (1). Cette dernière conception, inconnue au siècle des Omayyades, répondait aux modifications survenues dans la géographie politique. La Mecque avait repris le premier rang dans l'Arabie occidentale et était devenue la capitale de l'émirat fondé par les Chérifs ḥasanides (2), les rois actuels du Ḥidjāz.

Nous le savons, la moitié septentrionale du Wâdi était peuplée de Bédouins qoḍâʿites, plus ou moins profondément pénétrés par le christianisme. On les appelait les Mostaʿriba, parfois aussi les Motanaṣṣira (3). Parmi eux on comptait les 'Oḍra, les Djoḍâm (4), les Bahrâ' et des fractions de la puissante confédération des Banoù Kalb (5). Or, à l'encontre des Solaim, des Mozaina, des Djohaina, des Balì, aucun de ces groupes nomades n'était rangé au nombre des tribus ḥidjâziennes. Elles passaient plutôt pour syriennes, spécialement les Djoḍâm et les Kalb (6). Ces derniers possédaient en effet leurs centres principaux dans la Syro-Palestine. Dans l'ensemble, on peut affirmer qu'ils semblent avoir vécu en dehors du mouvement général de la Péninsule, on pourrait presque dire de la vie arabe. Aussi ne leur connaît-on pas de poète, antérieurement à l'hégire et à la période omayyade (7), époque pendant laquelle ces tribus donnèrent toute leur mesure (8). Car le divan de Zohair ibn Djanâb est un apocryphe fabriqué pour combler cette embarrassante lacune (9). Leur centre d'attraction se trouvait au nord du Wâdi'l Qorâ.

Ces particularités aident à comprendre les hésitations que nous constatons,

bologie incessante : cf. Agh., VII. 99. 100; cf. VI. 141, 22; IBN ḤAUQAL, Géogr., 27, 5; Ibn Rosteh, 183.

- (1) Maonsi, Géogr., 69. Il considère la Mecque comme un mişr, une métropole, siège d'un pouvoir autonome (cf. Géogr., p. 47). Dans toute la Péninsule il n'admet que quatre subdivisions (p. 68, d. l.): d'où l'obligation de les élargir démesurément.
- (3) Cf. SNOLCK HURGRONJE, Mekka, 1, 57 etc. Maqdisi (op. cit., 84, 4) reconnaît le caractère partiellement syrien de Qorh; comp. p. 97, 8.
- (3) IBN AL-ATHÌR, Kilmil, E., II, 115; cf. Yazid, 287-288; BALADORI, Fotolih, 135; Mas'oùdi,

Tanbîh (éd. de Goeje), 265.

- (1) Cf. Yazid, 279; Agh., VII, 100, bas.
- (5) Yaqotr, Mo'djam, W., 81, 878. Bali chrétiens; Osd, V, 475, 476.
- (6) Cf. Modwia, 281 etc.; Yazid, 270 etc. Les Banoù 'Odra et la Syrie; cf. Berceau, I,
- (7) Cf. Berceau de l'islam, I, 320, n. 2; Yazîd, loc. cit. Caetani, Studi di storia orientale, III, 413.
  - (8) Cf. Mo'dwia et Yazid, aux endroits cités.
- (°) Sa légende est destinée à montrer l'importance du rôle joué par les Kalb dans l'ancienne Arabie.

quand il s'agit de déterminer la mouvance géographique de ce district (1). Les influences politiques et religieuses subies par ces tribus achèvent d'expliquer ces incertitudes. Si le Hidjàz proprement dit, dont Médine forme le centre, a été largement ouvert à la diffusion du judaïsme, on n'en peut dire autant du christianisme, très faiblement représenté dans la région de Yathrib et dans le Tihâma. En remontant le couloir du Wâdi'l Qorâ, les gens du Ḥidjâz devaient naturellement se trouver dépaysés. Ils y constataient partout l'influence d'idées, d'une civilisation étrangères. Au témoignage du Qoran (2), les étranges monuments nabatéens d'Aegra = al-Hidjr produisirent sur les naïfs habitants du désert la plus profonde impression. Cette impression était rendue plus sensible par la présence d'ermitages et de monastères chrétiens (3). A la veille de l'hégire, il semble que sur certains points du Wàdi, commandant la route de Syrie, les Byzantins possédaient de petits postes militaires. Ces maslaha — ainsi les appellent nos textes (4) — étaient occupés par des auxiliaires appartenant aux tribus qodà'ites (5). Pour n'en avoir tenu aucun compte, Mahomet s'attira la défaite de Moûta. Averti à temps par ses éclaireurs sarracènes, surveillant les issues du Wâdi, le commandant de la troisième Palestine (6) réunit des renforts suffisants pour surprendre la colonne musulmane, imprudemment engagée dans le pays d'Edom. Rendu plus circonspect par cette douloureuse expérience, le Prophète, au cours de sa dernière promenade militaire, évita de dépasser l'oasis de Taboûk.

Et voilà pourquoi, au sortir du Wâdi (7), dans la direction du nord, les contemporains de l'hégire s'imaginaient mettre le pied sur les terres grecques (8). Jadis toute cette région avait constitué une dépendance du royaume de Pétra, des انباط, Anbât. Ce nom historique continua, depuis la disparition du glorieux État nabatéen, à désigner les indigènes de la Syro-Mésopotamie, ceux-là mêmes dont les caravanes approvisionnaient de céréales, d'huile et de

<sup>(1)</sup> Ainsi, Ibn Ḥauqal (op. cit., 27) place - M-Ḥidjr à une journée de Wâdi'l Qorân. Tenir compte pourtant de l'amphibologie notée plus haut. Agh., XX, 97, 6 signale le Wâdi (lequel?) comme l'extrémité de l'Arabic. Aboù Daoûd (Sonan, II, 26, 1-2) l'en exclut.

<sup>(2)</sup> Voir concordances du Qoran s. v. Thamold.

<sup>(3)</sup> Cf. Berceau, I, 189-190; comp. Yàqoit,

Mo'djam, W., IV, 451.

<sup>(4)</sup> Cf. Osd, V, 176.

<sup>(5)</sup> Waqidi. Wellh., 310; de Goese, Conquête de Syrie, 5-6.

<sup>(6)</sup> Cf. de Goeje, loc. cit.

<sup>(7)</sup> Cf. Agh., XX, 97, 6.

<sup>(8)</sup> Cf. Yazîd, 283; I. S., Ṭabaq., II<sup>1</sup>, 92, 10-15; de Goeje, Conquête arabe de Syrie, p. 5.

vin le marché de Médine. Dans ces parages, les Ghassànides, au service de l'Empire, gardiens du limes, rois de Syrie, ملوك الشام — comme les désignait l'emphase arabe — avaient recueilli l'héritage politique des Nabatéens. Maîtresse de l'ancienne Nabatée, suzeraine du phylarcat des Banoù Djafna, Byzance, si attentive à promouvoir la «pénétration pacifique» en Arabie, n'a pu négliger d'exploiter ces avantages, de monnayer ces titres pour amorcer une marche en avant vers le pays des aromates et des métaux précieux; pénétration poursuivie même après que l'invasion perse eût balayé l'émirat ghassànide et la dynastie des Banoù Djafna (1).

Une garnison romaine occupa longtemps Leucocome (Ḥaurà'), au sud du golfe Ælanitique. Dans les mèmes parages, mais moins vers le sud, l'Empire possédait la riche oasis de 'Ainoùnâ (2), vraisemblablement la Ovvn de Ptolémée (3), objet de convoitises pour les Compagnons de Mahomet. Le Prophète passe pour en avoir accordé l'investiture au Ṣaḥābì laḥmite et ancien chrétien, Tamìm ad-dàrì, une personnalité mi-légendaire, figurant dans la littérature apocalyptique des malāḥim. Ce Tamîm résidait, avec sa tribu, les Laḥm-Djodàm (4), dans les déserts situés entre Taboùk et le golfe d'Aila. Il avait donc réclamé la palmeraie de 'Ainoùnâ (5), comme un fief de son pays. à savoir la Syrie, se hâte d'interpréter la Tradition (6). Celle-ci reconnaît donc que cette région revenait à la Syrie. Aveu indirect et d'autant plus précieux! La Tradition tient avant tout à attribuer au Prophète la prévision de la conquête des pays du Nord (7). Au moyen d'une confusion entre Bait 'Ainoùn et

<sup>(1)</sup> Cf. Yagoùr, op. cit., W., II, 356.

<sup>(2)</sup> Cf. A. Musil, Im nordlichen Ḥeǧdz, 12. Il faut distinguer deux Ḥaura' (comme pour Yanbo'), le port (Maqdisì, 83) et l'oasis; Musil, op. cit.; de même pour 'Ainoùna', port et oasis; cf. M F O B, III', 414-415.

<sup>(3)</sup> Cf. Mél. Facult. orient. de Beyrouth, III. 414 (= MFOB): Yaqoùt (op. cit., W., III. 465) décompose ainsi 'Ainoùna': غين ألف في 'Ain Ona', il ajoute que "Ona' est une vallée - وأنا والا إلى المام et la situe غرات المام "sur la frontière syrienne". Maqdist (Géogr., 54.18) — quis'y connaît — en fait une dépendance de Soghar, donc du district syrien de Sarat. Ibn Rosteh (op. cit.,

<sup>341)</sup> la place «sur la route entre Madian et la Mecque, وبها مَطَالِبُ يطلب الناس فيها الذهب. ـ. Donc des mines d'or!

<sup>(5)</sup> Cf. Yazid, 285; comp. tout le chapitre XIX; Samhoùdi. I. 278.

<sup>(5)</sup> Cf. Berceau, I, 102; IBN HADJAR, Işâba, E., 1, 184: Osd, II, 235, 7; V, 145.

<sup>(9)</sup> Voir par exemple *Iṣāba* et *Osd* aux endroits cités; IBN Hišān, *Sīra*, 774, 4.

'Ainoûnâ (1), elle s'obstine à chercher ce dernier site au sud de la Palestine (2) et dans la région d'Hébron.

A Aila se trouvait le quartier-général de la Xº Legio Fretensis, dont un détachement occupait l'îlot de Jotabé, station importante pour le trafic maritime, dans le golfe Ælanitique (3). On le voit, Byzance maintenait énergiquement la revendication de ses droits historiques sur la frontière syro-arabe. Plus loin, vers le sud, au delà des postes de Ḥaurà', de 'Ainoùnà et de Taboùk, son influence s'exerçait principalement par l'intermédiaire du phylarcat ghassànide, organisme merveilleusement combiné pour agir sur les nomades mobiles. L'empire grec n'avait pu assister sans inquiétude aux entreprises des Lahmides de Ḥîra contre les oasis de Taimà' et de Doùmat al-Djandal (4), sans y flairer une menace pour ses frontières de Syrie. Byzance observait les tentatives de ces émirs pour gagner les chefs du Nadjd et du Tihàma, pour dominer le marché de 'Okâz. Ces vassaux des Sassânides ne dédaignèrent pas même les services des sa'loûk, ou écumeurs du désert — tel Al-Barràd, luimème halìf omayyade (5).

L'Empire n'hésita donc pas à grandir les dynastes ghassànides aux yeux des Scénites impressionnables. De bon œil il les vit se former une petite cour à Djilliq, à Djâbia, attirer à eux les poètes, directeurs de l'opinion nomade, les A'sã, les Nàbigha, les Ḥassân ibn Thâbit (6), sollicités en sens contraire par les générosités et la fastueuse hospitalité des Mondir et des No'mân de Ḥîra. Par l'intermédiaire du phylarcat ghassànide, nous voyons le gouvernement impérial réussir à peser sur la politique des régents de la Mecque, en suspendant les privilèges accordés à leur commerce (7) sur les terres grecques et

Annali, II, 255, note.

<sup>(1)</sup> Nettement distingués par Maquisi, Géogr., 29.

<sup>(2)</sup> Cf. Osd, II, 215; IV, 319; Hamdân's (Djazira, 130, 23) localise «au pays de Djodâm», notation convenant à la région de Taboùk comme à la Palestine méridionale; celleci également occupée par les B. Djodâm. Voir Yazid, aux endroits cités.

<sup>(3)</sup> Cf. M F O B, III, 413; Encyclop. Pauly-Wissowa, 1, s. v. Ailana; Baudrillart, Dict. Chist. et géogr. ecclés., 1, s. v. Aela; Caetam,

<sup>(4)</sup> Agh., XX, 99, 20. Tentatives reprises au siècle dernier par Ibn ar-Rašid, lequel s'était également introduit à Taboûk; cf. notre article Le chemin de fer Damas-La Mecque, dans Rev. Or. chrét., V, 511.

<sup>(5)</sup> Agh., XIX, 75. Cf. nos Ahabîs, dans Journ. Asiat., 1916<sup>2</sup>, 426 etc.

<sup>(6)</sup> Voir leurs divans.

<sup>(7)</sup> Contrôle exercé aux douanes du *limes* syrien (Iby al-Athir, *Niháia*, II, 12).

en lui fermant les frontières de Syrie (1). A leur retour de Ghazza et de Boṣrâ, les caravanes qoraisites touchaient à Aila, terminus de la route stratégique établie par Trajan et soigneusement repérée par les bornes milliaires. Les Ibn Djod'ân, les Aboû Oḥaiḥa, les Aboû Sofiân, conducteurs de ces riches convois et financièrement intéressés dans leur organisation (2), profitaient de leur passage en cet important «port de mer de la Palestine», فرضة فلسطين (3), pour renouveler leur provision de dinârs byzantins, si appréciés sur les marchés du Tihâma.

César cède donc généreusement aux Djafnides la suprématie sur tous les nomades de la Transjordanie, de la troisième Palestine et du désert de Syrie et aussi la police de la frontière arabe, surtout depuis que les légionnaires, distraits par les campagnes de Perse et de Mésopotamie, ont dù évacuer les castella du limes. A ces émirs de fournir les contingents auxiliaires, les goumiers sarracènes, chargés de tenir garnison dans les blockhaus ou maslaha, qui surveillent les débouchés du Ḥidjâz et du Wàdi'l Qorà (1). L'influence romaine ne pouvait que gagner à ce partage, à l'extension de leur prestige par delà cette marche mouvante, et les Ghassânides surent l'exploiter pour l'ampliation de leurs domaines. Plus avant dans le désert, ces émirs avaient acquis la propriété d'une himà, vaste terrain de pacage à Oqor, en plein pays des remuants Banoù Dobyàn et sur les confins orientaux du territoire médinois (5).

L'histoire du féal poète Samau'al, vassal ghassânide (6), indique, semble-t-il, qu'ils s'entendaient pour affirmer efficacement leur seigneurie sur l'oasis de Taimà', au carrefour des routes de Syrie et du Ḥidjàz. Leurs dromadaires, leurs chevaux sillonnaient incessamment les steppes de l'Arabie occidentale. On retrouve les vestiges de ces raids sur les points les plus opposés du Ḥidjàz, à l'orient et au sud du Wâdi, chez les Ghaṭafān, à Atm chez les Banoù Solaim (7)

<sup>(1)</sup> Cf. Chroniken, W., II, 144.

<sup>(2)</sup> Voir notre article, Les grosses fortunes à la Mecque au siècle de l'hégire, dans L'Égypte contemporaine, VIII, 17-30.

<sup>(3)</sup> Cf. Magnist, Géogr., 178-179; Schlumberger, Renaud de Châtillon, prince d'Antioche, 204, 258. Un poète compare à César le Mecquois Ibn Djod'ân (Bakrt, op. cit., p. 4, bas).

<sup>(4)</sup> DE GOEJE, op. cit., 5.

<sup>(5)</sup> Cf. Nábigha (Ahlw.), 11, 1; Υλοοότ, Mó-djam, W., I, 74.

<sup>(6)</sup> J'explique ainsi la nisba de Ghassant qu'on lui accorde et qui ne me paraît pas comporter une valeur ethnique.

<sup>(7)</sup> Nábigha (Ahlw.), 27, 24; Υλοούτ, ορ. cit., Ε., Ι, 104, 105.

et chez les Banoù 'Auf (1). Une attaque mal combinée contre les palmeraies des Banoù 'Odra, d'ordinaire en bonne intelligence avec les dynastes syroarabes, avait abouti à un échec, tandis que l'expédition contre les Juifs de Haibar, la grande oasis du Ḥidjàz, se vit couronnée de succès (2). Ces opérations militaires aideront à comprendre comment l'imagination des Sarracènes se trouva amenée à décerner aux Djafnides le titre retentissant de « rois de Syrier. Ils ne se trompaient qu'à moitié lorsque derrière ces émirs, ils croyaient découvrir le colosse romain, tout le prestige attaché au nom de César.

C'était, grâce aux subsides de l'Empire, à l'armement fourni par les arsenaux de Boşrâ et de Damas, exceptionnellement aussi à l'appui d'un contingent byzantin que les Djafnides, élevés à la dignité de patrice, faisaient sentir, jusque dans les environs de Médine, la terreur de la puissance romaine. La vie bédouine «est restée identique à elle-même : être maître des oasis et tenir les points d'eau, c'était, autrefois comme aujourd'hui, avoir les nomades à son entière discrétion (3) ». La possession des palmeraies du Wâdi'l Qorâ, l'occupation des plantureuses oasis de Taimâ' et de Haibar, autant d'opérations préliminaires destinées à la défense du limes romain, ensuite à aplanir la route de Médine et de la Mecque. L'on comprendra également comment les Scénites du Hidjàz, en débouchant du Wàdi, éprouvaient l'impression de quitter leur Sarracène, la vieille terre de l'ancêtre Ismaïl que le Qoran leur apprendra plus tard à vénérer comme un prophète. Nous le voyons enfin par l'attitude des Mosta'riba, au moment de l'invasion musulmane en Syrie. Ces tribus s'empressent de voler à la défense de ce pays, comme s'il avait été leur patrie, et de rejoindre l'armée grecque (1). Auraient-elles agi de la sorte si leur place ne s'était trouvée, pour ainsi parler, marquée d'avance à côté des légionnaires d'Héraclius? L'Empire les considérait en effet comme des « vassaux, liés à lui par un traité de συμμαχία qui... fourniront, moyennant

U Nabigha (Ahlw.), 20, 10, 18.

<sup>(2)</sup> Nàbigha, op. cit., 13, 1-2. Pour Haibar, cf. Qotaiba, Ma'airif, E., 216 (= W. 314): comparer l'hypothèse de E. Littmann dans Riv. Studiorientali, 1911, p. 193-195. Pour l'attaque contre Taimà', voir introduction p. 7 au Divan

de 'Abid ibn al-Abras (Lyall); Agh., XIX, 99.

<sup>(3)</sup> L. Hono, Les Romains en Tripolitaine et dans la Cyrénaïque, dans Revue des Deux Mondes, 15 mars 1914, p. 407.

<sup>(1)</sup> Cf. Yazid, 295; CAETANI, Studi di storia orientale, III, 414; Mas'ot'nì, Tanbih, 265.

subsides, des contingents militaires, en cas d'expédition... Ils restent distincts des troupes impériales et n'ont pour chefs directs que des compatriotes : ce sont, en somme, les anciens fæderati de l'époque romaine, affublés à présent d'un nom grec  $\eta^{(1)}$ , celui de  $\sigma \acute{\nu}\mu\mu\alpha\chi\sigma i$ .

\* \*

Pour sortir des généralités, disons que Al-Hidjr et Al-Alà — localités voisines de la moderne Mada'in Şâlih, station du pèlerinage et du railway hidjâzien — marqueraient la frontière septentrionale du Wàdi'l Qorâ (2). C'était également la limite nord du Hidjâz pour ceux qui englobaient dans cette province toute la longue vallée du Wâdi; concept sur lequel l'accord n'était pas réalisé au premier siècle de l'hégire. C'est sur le même point, près de la dépression, riche en eau souterraine, de «Wâdi'l Gezel», le Diazl de Hamdâni(3), que les Bédouins modernes font commencer le Wàdi'l Qorâ (1). Au delà on entrait en Syrie. Seulement la frontière syro-arabe se déplaçait, avançant ou reculant au gré des vicissitudes politiques que traversait le Bas-Empire. Byzance se trouva rarement en mesure d'exercer sur ce point la plénitude de ses revendications, et les tribus du limes, sans en excepter les Mosta riba, ne demandaient qu'à les confisquer au profit de leur anarchique liberté. Voilà pourquoi le récit des Maghazi, campagnes du Prophète, met la Syrie tantôt au sortir du Wadi'l Qorâ مِن وراء وادى الغَرى, tantôt se contente de localiser Al-Hidjr «entre le Wàdi (6) et la Syrie » (7), formule opportuniste qui ne compromet rien. Mais cet opportunisme n'en affirme pas moins qu'au delà du Wâdi la Syrie était proche. Et cette conception date au plus tard du 1er siècle

<sup>(1)</sup> Cf. J. Maspero, Organisation militaire de l'Égypte byzantine, 45-46. Les Djodam coopèrent à la défense du limes (Osd, IV, 178).

<sup>(2)</sup> YAQOUT, op. cit., W., II, 208. Comparer dans IBN AL-ATBÎR, Nihâia, I, 203, 6 etc., un hadîth indiquant qu'au nord d'Al-Ḥidjr (véritable lecture au lieu d'Al-Ḥadjar) on entrait en Syrie.

<sup>(3)</sup> Djazîra, 170, 10; Samholdî, op. cit., II, 280.

<sup>(4)</sup> Cf. Music, op. cit., 16, et l'esquisse cartho-

graphique adjointe, esquisse volontairement sommaire.

<sup>(5)</sup> Wλqidi, Wellh., 308; Ibn Hisam, Sira, 983, 3; I. S., Ţabaq., II<sup>1</sup>, 94-95; cf. 92, 10-15; Wλqidi, Kr., p. 5; Mas'oùdi, Tanbih, 265.

<sup>(6)</sup> Toponyme parsois amphibologique; certains géographes comprennent par Wâdi'l Qorâ, la localité de Qorḥ, la principale de cette région; cf. Maqdisì, 53, 10; 107, 9; 110, 3. Sur cette amphibologie, voir plus haut.

<sup>(7)</sup> Cf. Yagour, op. cit., W., II, 208.

islamique. Une frontière demeurée immuable depuis près de 1300 ans mérite apparemment d'être appelée historique. En réalité — et cette remarque précisera le vague des formules arabes — sur ce point extrême du limes syrien, comme le long d'autres frontières byzantines (1), il semble avoir existé une sorte de territoire ou de zone neutre. Dans la pratique, cette zone était abandonnée aux Barbares, surveillés, sinon efficacement contenus par un petit nombre de postes qu'occupaient des σύμμαχοι ou goumiers sarracènes.

Après l'avoir franchie, le site le plus important était l'oasis de Taboûk, possession des Banoû Kalb ou d'une sous-tribu kalbite, les Banoû 'Odra (2). Dans les plus anciens textes, chez les annalistes, chez les géographes les plus précis, Taboûk est attribué sans hésitation à la Syrie (3). C'est également l'opinion de Safi 1 (4). Le topographe Aboù Zaid (5) place Taboûk entre la Syrie et Al-Hidjr. Mais cette extension de la zone neutre ne saurait prévaloir contre l'opinion de Maqdisì, le géographe averti, qui croit reconnaître à Taboùk la continuation du Ghaur, de la dépression centrale si caractéristique, du fossé qui coupe la Syrie dans le sens de la longueur (6). Taboûk fut le terminus de la dernière expédition commandée par Mahomet. Le Prophète n'y rencontra plus le petit poste byzantin مسلحة للروم. La garnison s'était retirée devant les forces musulmanes trop notablement supérieures. Il prédit alors que «l'heure de la résurrection ne se lèverait pas avant de voir les Grecs réoccuper Taboùk r, لا تقوم الساعة حتى تصير هذه مسلحة للروم (7). Il serait oiseux de rechercher longuement à quelle inspiration correspond cette étrange prédiction. Faut-il la rattacher au cycle de traditions apocalyptiques, où l'on représente Médine comme devant offrir le dernier refuge aux musulmans (s)?

<sup>(1)</sup> Cf. J. Maspero, op. cit., 12.

<sup>(2)</sup> Cf. Mo'âwia, 290.

<sup>(3)</sup> من ارض الروم (A. MAQDISI, Géogr., 54, 155, 178, 179, 186; Balàdori, Fotorh, 59; Dìnawari, Ahbâr tiwal, 150, 3; Mas'otoi, Tanbih, 265, تبوك مما يلى دمشق من ارض الشام; Bakri, op. cit., 192 (cf. la contradiction 9, bas, où Taboùk et la Palestine (sic) sont attribués au Hidjàz); Iṣṭaḥrì, Géogr., 15, 2: «Taboùk dans le désert de Syrie»; à la page 20, 3 met Taboùk entre Al-Hidjr et اتحل الشام 37. اتحل الشام 27.

<sup>(4)</sup> Samhotdi, op. cit., I, 99.

<sup>(5)</sup> Cité dans Υλοούτ, op. cit., W., I, 825. Il s'agit du géographe Aboù Zaid al-Balhì, fréquemment utilisé par Maqdisì.

Gécgr., 186. Ailleurs il rattache (p. 54, 18) Taboùk à Soghar, capitale du district syrien d'Aš-Šaråt ou pays d'Edom.

<sup>&</sup>quot; Osd, V, 176.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Samhoù dì, op. cit., I, 83-85; cf. Moslim, Ṣaḥtḥ² II, 500, 516; Ibn al-Athir, Nihāia, III, 9. Ŋahabì, Mizān, II, 100.

La saison était rude et l'intendance de l'armée (1) témoignait d'un esprit d'organisation insuffisante. Parvenu à Taboûk, après des fatigues inouïes, Mahomet ne douta pas ètre sorti des terres arabes. De bonne foi, il se figura même avoir pénétré au cœur du pays grec. Tout dans son attitude témoigne de cette naïve persuasion. Il y a lieu, croyons-nous, d'en tenir compte. Elle a dû être partagée par ses milliers de compagnons, en majorité familiarisés par leurs voyages avec la route de Syrie. Les douanes multiples établies le long de cette voie commerciale, les taxes variées perçues par les préposés byzantins et ghassànides les avaient forcément initiés à la géographie politique de la région-frontière. Les routiers qoraisites signalent la Taboûkyya, route de Taboûk (2) par où les caravanes atteignaient en droiture la Balqà'.

Aboû'l Qâsim aimait, au dire de la Sira, à entourer du plus profond mystère les préparatifs de ses razzias, pour dérouter l'espionnage bédouin et surprendre ses ennemis (3). Cette fois l'adversaire ne se trouvant plus en Arabie, il pensa ne pouvoir se dispenser de prévenir les siens des dangers à affronter.

Avant de partir, il publia donc que l'expédition était dirigée contre les Banoù'l Asfar, les Byzantins, contre le pays de Roùm, les provinces de l'Empire grec et en premier lieu la Syrie (4). Au lendemain de cette brève (5) et prudente promenade militaire, revenu à Médine, il parle dans un message officiel de « son retour du pays grec », revenu à Médine, il parle dans un message officiel de « son retour du pays grec », renfermant la presqu'île arabique pelle la définition de Mâlik ibn Anas, renfermant la presqu'île arabique » entre Wâdi'l Qorà et les frontières extrèmes du Yémen » (7). Nous demeurons notablement en deçà de cette délimitation (8), quand nous replaçons au midi de Taboùk l'ancien limes syrien. Au sud, nous l'avons déjà noté, mais surtout au nord de cette oasis syrienne, le pays était entièrement occupé par des tribus

العسر Appelée جيش العسر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Par opposition à la route d'Aila. طريق ; Tab., Annales, I, 2078, 2079, 2086. 2107: IBN AL-ATHÌR, Niháia, III, 88.

<sup>(3)</sup> Comp. I. S., *Tabaq.*, II<sup>1</sup>, 96, 15-16: comp. 97; 120; TAB., *Annales*, I. 1693.

<sup>(4)</sup> Ibn Hišám, Sira, 893-894; Wáqidi, Kr., 425 etc.

<sup>5 &</sup>quot;Il y séjourna quelque dix jours"; Țab.. Annales, I. 1703. Ailleurs "vingt jours", évaluation sensiblement équivalente.

<sup>&</sup>lt;sup>6)</sup> Ibn Hišam, op. cit., 956, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Aboù Daoid, Sonan, II, 25, d. l.: Agh., XX, 97.

Aboù Daoùd et d'autres, cités plus haut, excluent le Wâdi de l'Arabie.

syro-arabes, kalbites ou djodámites (1). Les Banoù Djodám occupaient le territoire de Taboùk (2), où ils voisinaient avec les Banoù 'Odra. Dans la région de Taboùk et dans les alentours du Wâdi'l Qorâ, ces nomades, demeurés en mauvais termes avec le jeune État médinois (3), encouragés peut-ètre par la présence d'Héraclius au sud de la Palestine (1), auraient opéré une concentration militaire, menaçant la capitale de Mahomet, quand ce dernier s'avisa de les prévenir (5). Les forces considérables — on parle de 30.000 hommes — réunies par lui, semblent indiquer qu'il a cru voir dans ces Bédouins l'avant-garde de l'armée byzantine (6).

La Syrie est fréquemment appelée « le pays de Djodam (7) ». Les Djodamites comptaient parmi les principaux auxiliaires des Byzantins (8). A Moûta, les musulmans les avaient rencontrés dans les rangs des Grecs (9). Depuis la suppression du phylarcat ghassanide, leurs chefs paraissent avoir assumé la garde du limes syrien (10). La grande expédition de Taboùk aurait même eu pour objectif principal de dissiper un important rassemblement de Roûm et d'Arabes chrétiens, Motanassira (11), spécialement de Djodamites au service de l'Empire (12). Les nomades n'attendirent pas l'arrivée de Mahomet, mais se seraient hâtés de «rejoindre à Damas l'empereur grec « Rabounet, mais se seraient hâtés de «rejoindre à Damas l'empereur grec « Cara l'Operation des Motanassira. Sous les Omayyades, la tribu de Djodam fournira, avec les Kalbites, les plus solides éléments de l'armée syrienne. Ils seront appelés par excellence Ahl aš-Šām, au point que Kalbi et Djodami deviendront synonymes de Šāmi, Syrien (15). Les géographes les énumèrent parmi les tribus

Cf. Moawia, 290; Berceau, I, 190.

<sup>(3.</sup> Hampani, Djazira, 129, 13; 130, 22-24.

<sup>3.</sup> Cf. Yazîd, 288 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Voir plus bas. Aux B. Odra Mahomet prédit la conquête syrienne et la fuite d'Héraclius; Sira ḥalabyya, III. 259, bas.

BALADORI, Fotouh, 59.

Cf. Sira halabyya, III, 145.

<sup>(7)</sup> Agh., I. 15, 15; IBN QAIS AR-ROQAYYAT.

Divan, 3g, 55; Țab., Annales, II, 1414, 12.

(8) Balàdori, op. cit., 135; I.S., Țabaq., Il<sup>1</sup>,

<sup>64;</sup> Tab., Annales, I, 1740. Préposés aux doua-

nes byzantines; Іви аl-Атнів, Nihâia, II, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> I. S., *Țabaq.*, II<sup>1</sup>, 93; *Țab.*, Annales, I. 1611.

<sup>(10)</sup> IBN Hišám, Sira, 958; cf. Yazîd, 292: Osd, IV, 178.

<sup>(11)</sup> Sira halabyya, III, 145.

<sup>(12)</sup> Balàdori, Fotoùh, 59; I. S., Tabaq., II. 119, 2; Wâqidi, Kr., 426; Hamis, II, 122.

<sup>(13)</sup> Waqidi, Kr., 426, 5.

Interprétant peut-être une des stipulations de la συμμαχία.

<sup>(15)</sup> Voir notre monographie de Kalb et de

arabes « qui ont élu domicile en Syrie », تشاءم من العرب et adopté la nationalité de ce pays.

Et voilà pourquoi les Bédouins du Tihàma et du Ḥidjàz, en débouchant, au sortir du Wâdi'l Qorâ, dans le territoire des Banoû Djodâm, ne doutaient pas avoir franchi la frontière de Syrie. La Ḥismâ, vaste district de steppes et de pâturages, compris entre Taboùk, la côte et Aila, appartenait, tous le savaient, aux Banoù Djodâm (2). Dans sa marche vers le Nord, le Prophète ne jugea pas prudent de dépasser Taboùk avec ses troupes exténuées. Il demeurait encore, semble-t-il, sous l'impression du désastre de Moûta. Il se borna à lancer des bandes contre l'oasis de Doûmat al-Djandal et à rançonner les localités d'Aila, de Djarbà et d'Adroh (3). Content d'avoir forcé à la retraite le petit poste byzantin, lui-même ne songea pas à annexer Taboùk. Telle avait été pourtant sa pratique constante à l'égard des palmeraies du Hidjàz et du Wàdi'l Qorâ. Il n'essaya pas même, en guise de dédommagements pour couvrir en partie les énormes frais de l'expédition, de soumettre l'oasis aux conditions exigées de Haibar et de Fadak, à savoir : la cession d'une partie des récoltes. En dehors du Hidjaz, loin de sa base de Médine, son sens très affiné des réalités ne lui laissait aucune illusion sur l'inconsistance de sa dernière démonstration militaire. En revanche, il ne semble s'être accordé aucun repos avant d'avoir établi solidement son pouvoir dans toute l'étendue du Hidjâz. Dans cette sphère il ne veut reconnaître que des sujets, des alliés ou des tributaires : les grandes tribus, les Juifs du Ḥidjaz en avaient fait la dure expérience. Apparemment il a considéré toute la région au nord du Wàdi'l Qorâ comme en dehors de cette province. L'expédition de Taboùk ne semble avoir eu d'autre but que d'assurer la tranquillité sur les frontières du nouvel

Djodám, dans Mo'dwia, 281 etc., et Yazid, 270 etc.

len al-Athìr, Nihdia, I. 152; II. 44. Cette étrange erreur doit être cherchée dans le cycle de hadith relatifs au ou bassin paradisiaque et dont l'extension est généralement évaluée à plusieurs journées. Les deux localités étant parfois employées dans ce cycle comme points de repère, les traditionnistes ont pensé devoir les distancer pour faire cadrer les renseignements avec les hadith majoritaires.

<sup>(1)</sup> Hamdani, Djazira, 129, 10.

<sup>(2)</sup> YAQOUT, Mo'djam, W., II, 267; cf. Yazîd, 284. On les disait descendants des Madianites: 'Iyd al-farîd', II, 55.

<sup>(3)</sup> Cf. Mo'dwia, 126-128, et l'Addition. La Tradition énumère «trois jours» (lire trois quarts d'heure) entre les deux derniers sites; Bulletin, t. XIV.

État médinois (1). Il ne tarda pas à se retirer, au bout de vingt jours, comme s'il ne s'était pas, malgré ses 30.000 hommes, senti en force à cette extrémité du territoire byzantin. Peut-ètre avait-il appris la présence en Palestine de l'empereur Héraclius, venant rapporter à Jérusalem la Sainte Croix reconquise sur les Perses (2). De Bornier lui prète alors cette tirade:

Les Romains près de nous? — Je les trouvais trop loin! Toute guerre me plait, qui mettra moins d'espace Entre nous et ces fils de la louve rapace... Je vois l'Asie ouverte après quelques combats, Constantinople, clé de l'Europe, là-bas... C'est l'œuvre de l'islam, c'est moi qui la commence (3).

Un quart de siècle plus tard, le calife 'Othmàn se trouva assiégé à Médine par ses propres sujets. En établissant une administration arabe en Syrie, les conquérants, novices dans l'art de gouverner, s'étaient contentés d'adopter les délimitations établies par les anciens maîtres du pays (4). C'était le seul parti auquel leur inexpérience politique pût raisonnablement s'arrêter. Les concepts de l'unité de race reliant entre eux tous les habitants de l'énorme Arabie (5), le vocable même de Djuzîra, Péninsule arabe (6), destiné à une si grande fortune dans la littérature postérieure, ne leur disaient rien. Mais le terme et le sens de Ḥidjàz leur étaient demeurés familiers et non moins le nom de la Syrie. L'enveloppante diplomatie impériale s'était inlassablement chargée de leur rappeler la portée et l'extension de ce dernier terme. Il ne coûta donc aucun effort aux conquérants, encore abasourdis par leurs trop rapides succès, pour maintenir entre le Ḥidjàz et la Syrie la frontière traditionnelle, ou jadis réclamée comme telle par le gouvernement grec. Les ancêtres de ces Qorai-sites, brusquement placés à la tête du califat, ne s'étaient jamais avisés

<sup>(</sup>۱) Il se préparait à porter le dernier coup aux منافقون; on place alors l'incident du «masdjid dissident». الضياد,

<sup>(2)</sup> BUTLER, Arab conquest of Egypt, 144: Agh., VI, 95, 5; Ibn Sa'd (Wellh.), n° 2 et 5: Hamis, II. 31, 39.

<sup>(3)</sup> HENRI DE BORNIER. Mahomet, II, sc. 5.

<sup>(4)</sup> Comp. notre Yazid, 436 etc.

<sup>(\*)</sup> Cf. Berceau, I, 9: tendance constante de refuser aux habitants du Yémen la nationalité arabe: Agh., IV, 76; XI, 90-91 (tendance exacerbée par l'opposition Qais-Yémen); cf. Tirmini. Saḥiḥ (Dehli) II, 232, où ceux du Yémen sont placés après les 'A'jam; cf. Berceau, I, 365.

<sup>(°)</sup> On s'en aperçoit aux hésitations (voir plus haut) pour définir ce vocable.

jusque-là de l'importance que pouvait présenter cette question; bien moins encore les aïeux des Anṣârs indolents, plus directement intéressés en la matière, mais paralysés par leurs divisions intestines<sup>(1)</sup>. Ni Mecquois ni Médinois n'avaient jamais songé à protester contre les empiétements byzantins le long du limes arabe; et quand ils l'auraient tenté, ils n'auraient pu intervenir efficacement. Pour nous borner à Médine, le pouvoir de cette ville, antérieurement à l'hégire, ne dépassait pas la périphérie de ses clos de palmiers. A quoi bon s'inquiéter? Au premier siècle de l'islam, les hétérodoxes n'étant pas exclus des «provinces bénies » (2), les régents de l'empire arabe ne découvraient aucune raison pour en modifier arbitrairement l'extension, ainsi qu'il arrivera plus tard aux traditionnistes et aux juristes, sous l'influence de préventions religieuses.

Nous le voyons par l'attitude de Mo'àwia. Au secours de 'Othmân serré de près par les rebelles, le jeune gouverneur omayyade de Syrie s'était empressé d'envoyer un contingent de troupes syriennes. Leurs instructions prescrivirent d'attendre près du Wâdi'l Qorâ et de Taboùk des ordres ultérieurs ou de n'avancer que sur une demande formelle du calife. C'était la dernière grande oasis syrienne; au delà de la zone neutre on s'exposait à pénétrer dans le Ḥidjàz. Cette considération explique les tergiversations du gouverneur de Syrie (3), hésitant à s'avancer en armes sur les terres relevant directement de son souverain.

\* \*

Ainsi, aussi loin qu'il nous a été donné de remonter dans le passé de la Syrie, nous avons vu les différents régimes qui s'y sont succédé, depuis David et Salomon, s'empresser de revendiquer la région sise à l'orient du golfe aelanitique, les districts méridionaux de la Nabatée et le pays des anciens Madianites. Continuant les traditions du Haut-Empire, Byzance y a maintenu son occupation et ses représentants, jusqu'à la veille de la conquête

<sup>(1)</sup> Et totalement privés de flair politique.

<sup>(2)</sup> Cf. notre Mo'dwia, 401-419. Sous le califat de 'Omar, des Juiss fonctionnent comme àniers à Médine (Ibn al-Athir. Nihiia, I, 168, 5).

<sup>(3)</sup> Après le meurtre de Othman les troupes syriennes surveillent la frontière entre Taboûk et Aila (Tab., Annales, I. 1087). Les émirs syriens allant à la rencontre de Omar I s'arrêtent à Sargh (Bouàri, Sahih, C. VII, 21, 6).

arabe. Cette situation de fait, nous l'avons trouvée reconnue publiquement par le Prophète, par ses contemporains, les Aboù Sofian et les Ḥassan ibn Thabit (1), et enfin par les tribus locales. Ces nomades n'hésitèrent pas à proclamer leur allégeance syrienne, à accepter loyalement les obligations militaires résultant de leur alliance politique avec le Bas-Empire, à prendre résolument parti contre l'État médinois. fondé par Mahomet, quand ceux-ci s'avisèrent d'étendre les conquêtes au delà du Wâdi'l Qorà. Cet ensemble de preuves a paru si convaincant que le hadith lui-même, les témoins les plus autorisés des premiers siècles islamites n'ont pu s'empêcher de reconnaître les droits de la Syrie sur ces districts, lorsque, attestant leur caractère syrien, ils les détachent du Ḥidjàz.

Aucun doute ne peut donc subsister. C'est entre Taboùk et Madà'in Ṣâliḥ que, depuis au moins treize siècles, se trouve fixée la frontière syro-arabe (2). Le tracé court le long d'une ligne irrégulière, allant rejoindre les palmeraies et les champs de mine de 'Ainoùnà et de Madian. Cette ligne s'incurve notablement au sud de Saghb et de Badà (3), dans la direction de Wâdi'l Qorâ, pour englober ces deux oasis syriennes, étapes sur la route d'Aila et de Médine, situation qui les fera choisir plus tard par les descendants d'Ibn 'Abbàs pour y abriter leurs intrigues ténébreuses contre les califes de Damas (4). C'est le long de ces points de repère qu'il convient de reporter la nouvelle frontière, quand sonnera l'heure de la réglementation générale pour la Syrie de demain. Tout nous engage à la rapprocher sensiblement du site, de la latitude de Madà'in Ṣâliḥ (5), où commence géographiquement le Wâdi'l Qorâ, dont la partie méridionale paraît avoir été administrativement rattachée à Médine, dans le courant du premier siècle islamique. A fortiori, Taimâ', la belle oasis, située en dehors de cette ligne et n'ayant jamais fait partie du

nommées par les poètes Kothayyr et Djamil: Bakri. op. cit., 143.

<sup>(1)</sup> Pour ce poète, voir plus bas.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Cf. Caetani, Studi di storia orientale, III, 261.

Governors of Egypt (Guest).

<sup>(4)</sup> Maqdisì, 112: Ваккі, ор. сіл., 9, 1-2: Івх ал-Атнів, ор. сіл., 1, 68, 8; 222, 4: Іқтанкі. Géogr., 27; Івх Rosteh, Géogr., 183, 341.

<sup>(5)</sup> Les marchands chrétiens de Syrie accompagnaient le hadjdj jusqu'à Al-Alà (Ibn Battocta. Voyages, I, 261). Il faut également tenir compte des hésitations motivées d'Aboû Daoûd. de Sâfi'i. etc., excluant tout le Wâdi de l'Arabie.

Ḥidjāz (1) ou du Nadjd, doit revenir à la Syrie (2). Mais aucun doute ne peut subsister au sujet d'Aila, la moderne 'Aqaba. Depuis le roi David, en passant par les périodes romaine et franque, elle n'a cessé de relever de la Palestine (3), ainsi que les localités de la côte érythréenne au nord-ouest de Taboùk. « Aila et les deux côtés du golfe Elanitique.»

sont expressément mentionnés par Hassan ibn Thabit (1) « parmi les dépendances des phylarques ghassânides - à son époque (5). Quant à Aila, cette ville fut jusqu'à la conquête arabe directement administrée par l'Empire. L'assertion du poète médinois n'est toutefois valable que pour le territoire désertique d'Aila, ou plus exactement pour les nomades parcourant ce territoire et placés sous la surveillance des émirs djafnides. Au temps de Maqdisì, xe siècle chrétien, Aila demeurait toujours «le port de la Palestine ¬ (6), c'est-à-dire de la Tertia Palæstina ou Palæstina salutaris, l'ancien pays d'Edom et de Moab. une région comptant « des bourgs plus considérables, plus importants que les cités de la Péninsule arabique», قرى اجلّ واكبر من اكثر مدن الجزيرة وأحرى اجلّ واكبر من اكثر مدن géographe (s) croit reconnaître dans Aila « la métropole maritime », حاضرة البحر mentionnée dans le Qoran (vii, 163). Opinion plausible après tout, puisqu'à son époque, «Syriens, Hidjaziens et Egyptiens, chacun revendiquait Aila pour son pays ». Mais, conclut cet observateur sagace, lequel parmi ses collègues arabes s'est le plus approché de la géographic méthodique, Aila doit sans hésitation revenir à la Syrie; car «les coutumes, les poids et mesures, tout y rappelle la Syrie. Elle sert de port à la Palestine, d'où lui provient l'ensemble de son exportation (9). ~

<sup>(1)</sup> Excepté dans l'encyclopédiste Yàqoùr. Modjam, W., qui s'amuse à collectionner les opinions les plus divergentes: «Taimà' entre la Syrie et le Wàdi'l Qorà « (I, 907); «dans le Wàdi'l Qorà » (II, 208, 4), puis il cite Iṣṭaḥrì, qui la place à une journée du Wàdi.

<sup>(2)</sup> Cf. Aboù Daoid. Sonan, H. 25, 1-2.

<sup>(3)</sup> Encyclopédie de l'islam, article Aila. La frontière égyptienne à l'époque byzantine passe à l'est de Klysma = Qolzom = Suez (cf. J. Mas-

Pero, op. cit., 27; Schlumberger, Renaud de Châtillon, 204, 258).

<sup>(1)</sup> Divan, 155, 9.

<sup>5)</sup> Cf. Yaqott, Mo'djam, W., I, 422.

<sup>(6)</sup> Maqdisi. Géogr., 178, 11.

<sup>(7)</sup> Maquisi. Géogr., 155, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> Op. cit., 178, bas. Il la rattache, 54, 18. à la région syrienne des Šaràt ou pays d'Edom, à distinguer du Saràt (sin) de Tàif.

<sup>(1)</sup> Magdisi. op. cit., 179. 2-5.

Depuis qu'elle a échangé son nom, rappelant près de trois millénaires d'histoire, contre la dénomination banale de 'Agaba (1), principalement depuis l'occupation turque, fatale à tous les pays arabes, cette prospérité a notablement baissé. Assurément l'Érythrée n'a plus l'importance économique qu'elle conservait encore au temps de Maqdisì. L'arrière-pays, son hinterland, est redevenu, à la lettre, l'Arabie Pétrée, nom qui attestait jadis sa dépendance de la splendide métropole de Pétra. La mer Rouge a cessé d'ètre «la mer de Chine 7 (2), désignation inattendue, mais évoquant les actives relations commerciales des ports érythréens avec l'Extrême Orient. Seuls des esprits superficiels méconnaîtront l'intérêt majeur pour la Syro-Palestine de posséder cette communication avec la mer Rouge, en cette extrémité de ses provinces méridionales, à proximité des routes et du railway menant aux métropoles de l'Arabie occidentale. Le redoutable Renaud de Châtillon l'avait compris pour l'avenir de sa principauté « d'Oultre-Jourdain », où, à son insu, il reprenait les traditions et la politique économique des Nabatéens, de Trajan et de Byzance. Aila «était l'unique port de ces régions perdues. Elle commandait la grande route d'Égypte en Syrie et en Arabie, qui passait sous ses remparts et bifurquait en ce point, d'une part vers Damas, de l'autre vers les villes saintes du Hidjàz. Durant tout le temps des Croisades, chrétiens et Sarrasins se disputèrent incessamment la possession d'Ailar (3) et l'accès de l'Érythrée.

Longtemps avant Renaud, l'importance du plus oriental des deux golfes mélancoliques par lesquels la mer Rouge se termine vers le nord n (1) n'avait pu échapper à la perspicacité de l'empereur Trajan, le créateur de la Provincia Arabia et de la voie Boṣrà-Aila. Tout récemment ce bras de mer aux eaux fumantes attira l'attention de l'ex-sultan 'Abdulḥamîd. Sa détermination (1) d'organiser à Aila une base maritime, indépendante du Canal de Suez, faillit, il y a une douzaine d'années, le brouiller avec la Grande-Bretagne. La diplomatie du sultan sut du moins garder à la Syrie cette sortie naturelle pour les produits d'une vaste région, l'ancienne Nabatée. Les changements

<sup>(1)</sup> Sur ce changement, cf. Encyclop. de l'islam, s. v. Aila. Ibn Djobair (Travels<sup>2</sup> [de Goeje], 72-73) l'appelle «'Aqabat Aila".

<sup>(2)</sup> Maquisi, Géogr., 63; 97; 152, 2; 195, etc.

<sup>(3)</sup> Schlimberger, op. cit., 204. Pour la route du pèlerinage passant par Aila, cf. Maodisi, op. cit., 109-110; 112; Iştahri, op. cit., 27.

<sup>(4)</sup> Schlumberger, op. cit., 258.

O Suggérée par l'Allemagne.

politiques survenus en Égypte, depuis la guerre, l'établissement dans l'isthme de Suez d'un vaste camp retranché, isolant la Syrie du pays des Pharaons, n'enlèvent rien à la valeur d'Aila : bien au contraire! Une administration intelligente saura sans grande difficulté ranimer ces landes désertes, ressusciter les ressources de toute sorte, les transactions commerciales, qui firent jadis la prospérité du royaume de Pétra. Elle retrouvera les richesses de son sous-sol, les métaux précieux du pays de Madian, cherchés par Burton (1). Madian (2) « sur la mer de Qolzom (Érythrée) et à la latitude de Taboùk, mais plus considérable et à six étapes de cette oasis 7 (3), Madian a dù posséder un monastère, sinon plusieurs. A différentes reprises, le poète Kothayyr, médiocrement sympathique aux chrétiens, mentionne «les moines de Madian n (4). Pour les couvents excentriques, exposés aux attaques des Barbares, l'Empire avait pris, nous le savons, la précaution de les fortifier, parfois même d'établir dans leur enceinte un petit poste militaire (5). Transformés de la sorte en maslaha, ces monastères-forteresses rentraient dans le système défensif du limes, cependant que l'action civilisatrice des moines, attestée par le Qoran (6), prètait son appui à la pénétration byzantine. Entre Madian et Taboùk le pays était peuplé de Banoù Djodam (7) et ces fédérés, σύμμαχοι, ont vraisemblablement fourni la garde des monastères madianites. On montrait à Madian le puits d'où Moïse avait abreuvé les troupeaux de Jéthro, le So'aib de la tradition islamite (s). On l'appelle de nos jours «Maghà'ir So'aib, vallée où des palmiers et des arbres fruitiers de toute sorte forment de délicieuses oasis n (9). En situant Madian dans «le pays de Sarât n (10), ou Nabatée - un des greniers ou régions frumentaires du Hidjàz - Maqdisi entend

<sup>(1)</sup> Cf. The gold mines of Midian et The land of Midian revisited; IBN ROSTEH, Géogr., 341. mines d'or à 'Ainoûnà.

<sup>(2)</sup> Comp. article Madian, dans Dict. de la Bible (Vigouroux), V, c. 532-534.

<sup>(3)</sup> YAQOÈT. Mo'djam, W., IV. 451; Іқтанкі, Géogr., 20.

<sup>(4)</sup> Voir Yaqoût à l'endroit cité; Bakri (op. cit.) place Madian en Syrie. mais ajoute la notation déplorable: تلقاء عَنْ «en face de Ghazza» p. 516-517.

<sup>(5)</sup> Comme au Sinaï; cf. J. Maspero, op. cit., 11, n. 4: 22.

<sup>(6) 5, 85;</sup> cf. notre Berceau de l'islam, 1, 30.

<sup>7.</sup> Hamdînî, Djazîra, 124. 12-13: Bakrî, op. cit., 517.

<sup>(8)</sup> Samhoù di, op. cit., II, 370.

<sup>(9)</sup> L. Roches, op. cit. Cette description concorde avec Ibn Rosteh, Géogr., 341.

<sup>(10)</sup> Magnist, Géogr., 155, 3; comp. 54, 18 où il rattache Madian à Soghar, métropole du Šarát. Pour le site, cf. Magdist. 110. 1.

clairement revendiquer l'ancien centre madianite pour la Syrie, comme il l'avait fait à propos de 'Ainoùnà et de Taboùk (1).

Nous n'en finirions pas, si, pour terminer la discussion de ce problème géographique, nous voulions énumérer toutes les ruines recouvrant le pays des Madianites et le district voisin du Wàdi'l Qorà, où Musil prétend avoir retrouvé le véritable Sinaï biblique (2). Rappelons Šaghb, propriété du traditionniste Ibn Šihâb az-Zohrì, si célèbre dans les annales des Marwânides (3), ainsi que Badà, souvent nommé avec Šaghb (4). Leur nombre, leur étendue attestent (5) la prospérité d'antan. Dans le Berceau de l'islam (I, 101-102), nous avons attiré l'attention sur les ressources de la région comprise entre Taboùk et Aila. Elles alimentaient le commerce d'Aila où, au dire des poètes, rele froment était commun à l'égal du sable r.

S'il faut en croire le plus récent explorateur de l'Arabie occidentale, le professeur Al. Musil, Badi'a, Horaiba, 'Ainoùnâ, Ṣarma seraient autant d'oasis resusceptibles d'une culture intensive, de nourrir des milliers d'hommes industrieux. Toute cette partie de la côte érythréenne pourrait être colonisée et devrait former un des plus florissants districts de l'empire ottoman re (7). Cette indication, les maîtres de la Syrie nouvelle auraient tort de n'en pas tenir compte.

H. LAMMENS.

<sup>(1)</sup> Cf. Géogr., 54, 18; Bakri, op. cit., 516-517.

<sup>(2)</sup> Im nörd. Heğāz, 18.

<sup>(3)</sup> Yàqoùt, op. cit., W., III, 302.

<sup>(1)</sup> Yàooit, op. cit., I. 523; Samhoùoi, op. cit., II, 258; cf. Maodisi, op. cit., 84, 107, 110. Voir plus haut. Forment la frontière du Hidjaz;

IBN QOTAIBA, Ma'arif, E., 192, 9.

<sup>(5)</sup> Cf. M. F. O. B., III<sup>1</sup>, 411, 412, 414.

<sup>(6)</sup> Cf. BAKRI, Mo'djam, 358.

<sup>(7)</sup> Im nord. Meğāz, 12. L'auteur, actif pionnier de l'influence teutonne, atteste (p. 12) que sur la côte on était fatigué de la Turquie et qu'on y enviait le sort de l'Égypte.

### LES ACTES

## DU MARTYRE DE SAINT ISIDORE

PAR

#### M. HENRI MUNIER.

Il existe, parmi les manuscrits coptes qui proviennent de l'ancien monastère de Hamouli, un gros volume de cent vingt-huit pages dont l'importance au point de vue hagiographique et philologique n'échappera à aucun de ceux qui s'intéressent aux études coptes. Il renferme les Actes du martyre de saint Isidore.

Les soixante-cinq feuillets, qui forment l'ouvrage dans sa totalité, ne nous sont pas malheureusement parvenus dans toute leur intégrité. Ils ont été la proie de l'humidité, qui a tellement rongé le début qu'il ne reste plus que des débris où apparaissent deux ou trois lignes incomplètes. Mais rapidement, à partir de la cinquième page, la bonne qualité du parchemin et la largeur des marges ont mieux préservé le texte; et le récit, d'abord coupé par une lacune d'une ou deux lignes par colonne, peut bientôt se lire d'un bout à l'autre, sans aucune interruption.

Le volume entier est formé de huit cahiers numérotés au dernier verso; chacun d'eux comprend huit feuillets; seul le septième n'en renferme que sept (1). Les trente-neuf premières pages ont perdu leur numérotage; mais à partir de la quarantième ( $\bar{M}$ ) les chiffres sont visibles jusqu'à la fin (p.  $\overline{PKS}$ ). Le dernier feuillet n'a pas été paginé.

De la reliure, il ne subsiste que des bribes de ficelle et quatre débris qui ne donnent aucune idée de la forme et de la dimension de la couverture. Cependant les deux pièces de parchemin qui garnissaient les plats intérieurs nous sont parvenus dans un bien meilleur état de conservation; la seconde

<sup>(1)</sup> Mesures d'un feuillet entier : hauteur, o m. 55 cent.; largeur, o m. 27 cent.; largeur de la colonne, o m. 08 cent.

des deux feuilles est très piquée de trous de vers; elle est couverte d'une écriture fine et pressée qui nous donne le colophon aux multiples dédicaces.

Le texte est disposé, par page, en deux colonnes qui renferment chacune un nombre de lignes variant de vingt-cinq à vingt-huit. Il est écrit en onciale droite et espacée, d'un type identique au spécimen publié par M. W. Budge (Coptic miscellaneous texts, pl. III). Chaque paragraphe est précédé, dans la marge, d'une majuscule tracée en plus gros caractères, entourée de couleur rouge et ornée des motifs ordinaires que l'on retrouve dans tous les manuscrits de l'époque. Les phrases et les parties d'une proposition sont terminées par un point que suit parfois un ou deux tirets. Une seule miniature vient rompre, à la page rie, la longue monotonie des colonnes et des lignes : elle représente une vague gazelle, grossièrement dessinée à la plume et reconnaissable seulement à ses cornes. Le dernier feuillet porte en haut de la page, à la hauteur des premières lignes, un signet en cuir foncé.

Le récit est rédigé entièrement dans le pur dialecte sa'idique; cependant, dans le colophon, on rencontre des formes empruntées au dialecte fayoumique. L'orthographe des mots grecs est assez fidèlement respectée, comme elle l'est dans tous les manuscrits coptes; l'auteur a une tendance marquée à remplacer le T par un A (par exemple AIOKAHAIANOC, OGA-APOH, HARAMOL). L'e auxiliaire n'apparaît qu'à de rares intervalles. Il est presque toujours signalé par un tiret que la négligence du scribe a quelque-fois omis de tracer ou qu'il a souvent placé au-dessus de la lettre voisine. On trouve aussi le tiret pour marquer le début et la fin des mots, l'accentuation et le redoublement des voyelles. Les i sont généralement surmontés du tréma par intermittence et sans règle apparente; souvent même ils portent un tiret (1).

Le saint apa Isidore n'est pas une figure entièrement nouvelle. Déjà, en 1913, O. von Lemm publiait, sur ce martyr, six feuillets coptes que Zoega avait jadis catalogués dans la collection Borgia (CL) (2). Mais comme le texte

<sup>(1)</sup> Dans la transcription ci-jointe le tiret a été remis à sa vraie place et figure là où l'inadvertance du scribe a omis de le placer. Quant au tréma, sa présence ou son absence a été fidèlement respectée; il remplacera constamment

le petit tiret que l'on observe sur l'i du manuscrit. J'ai tenu également à rectifier la forme du tiret à la fin des mots (` au lieu de ¯).

<sup>(2)</sup> O. von Lemm, Bruchstücke koptischer Märtyrerakten, 1913, XI-XII, 29-40, 60-66.

fragmentaire commence et finit en pleine action, — c'est l'épisode du martyre de Martin et le miracle des statues parlantes, — on ne connut rien des origines, de la personnalité et du lieu de sépulture du nouveau saint (1). En somme, la partie la plus intéressante échappait (2).

Grâce au manuscrit de Hamouli, nous pouvons désormais identifier d'une façon certaine et complète la physionomie de saint Isidore et connaître dans le détail les multiples supplices et les nombreux miracles de sa longue passion. Nous voyons aujourd'hui que les grandes lignes de son histoire ont dû être prises dans un texte grec qui racontait le martyre d'Isidore d'Antioche, dont les reliques se trouvaient dans l'île de Chio: sa fête est célébrée le 15 mai suivant les Acta sanctorum des Bollandistes (3). Mais, ainsi qu'on le constatera dans la traduction ci-jointe, l'auteur copte n'a utilisé que le nom du protagoniste, le lieu de sa naissance et l'emplacement de son tombeau. Muni de ces trois données, il a composé, suivant les règles chères aux hagio-

(1) Voir le compte rendu dans les Analecta Bollandiana (1913, t. XXXII, p. 468), où la Passion de saint Isidore est appelée un nouvel exemple de martyre à résurrection.

(2) J'ai tenu à traduire de nouveau ces six feuillets déjà connus pour ne pas interrompre le récit et donner une étude complète qui dispensât de recourir constamment aux pages 62-66 de la brochure d'O. von Lemm.

(3) Voici un résumé suivant les Acta sanctorum (3 vol., mai, p. 447-449). Un décret de l'empereur Décius envoie Isidore à Chio avec d'autres soldats. Isidore est accusé auprès du préfet Numérius par le centurion Julius. Le saint est mené chez Numérius: interrogatoire, menaces, flatteries. Isidore explique les mystères de la foi et attaque les dieux. Le préfet lui fait arracher la langue, mais il devient muet lui-même. Enfin Isidore est mis à mort ad Fossam Convallis. Ammonius l'ensevelit et reçoit quelque temps après la grâce du martyre à Cyzique.

Dans le Synaxaire copte, saint Isidore est fêté le 18 Pachons (J. Forget, Synaxarium Alexan-

drinum, dans le Corpus script. christ. orientalium, 1re série, t. XIX, 2e partie, p. 129). O. von Lemm (Bruchstücke, p. xII) n'a trouvé qu'une seule mention de saint Isidore dans un papyrus de Diêmé (Thèbes), où il est question d'une église dédiée au saint apa Isidore : EKKAHCIA ετογλλε ηφαγίος απα ισιδωρ[ος]. En restaurant le temple de Déir-el-Médineh, M. E. Baraize (Compte rendu des travaux exécutés à Déir-el-Médinéh, dans les Annales du Service des Antiquités, 1914, t. XIII, p. 24) a rencontré sur les parois de la chapelle du couvent une dédicace toute semblable. C'est une inscription grecque tracée à l'ocre rouge par un prêtre Paul, fils de Théophile, prêtre de la sainte Église de l'apa Isidore martyr : TAYAO[C] etc. YIIOC OCODINO[Y..] THECB, THE A-ΓΙΑ[C] [6]KK[ΛΗCΙ]AC ΑΠΑ Ι[CΙ]ΔωΡΟC MAPTYPO[C]. Pour être complet, il faut ajouter la dédicace suivante trouvée au Couvent de Saint-Paul près de la mer Rouge et publiée par W. Wreszinski (Ae. Z., 1902, XL, 63-64): "Isi" ايسداروس ابو بندالون ، TIMP HCIAOPOC «Isi dore, son père Pantiléon -.

graphes coptes, un récit complètement différent. C'est vraiment un «drame à cent actes divers» simplement calqué sur le modèle du martyrologe égyptien.

Pour donner aux Actes plus d'autorité et un semblant de véracité, l'auteur a mis son récit dans la bouche d'un témoin oculaire, Sotérichos, qu'il appelle « grand serviteur du palais du père d'Isidore ». Il lui fait dire qu'il passa cinq ans à accompagner Isidore et qu'il n'a point exagéré les prodiges et les miracles de son maître.

Un témoignage si solennel ne trompera personne. Nous sommes sûrs d'être une fois encore en présence d'Actes imaginaires fabriqués de toutes pièces. Les Bollandistes ont déjà trop souligné le «caractère mensonger» de ces «textes misérables» utiles surtout aux folkloristes et aux «collectionneurs de monstruosités hagiographiques», pour que nous revenions encore sur ce sujet (1). Mais lorsqu'on parcourra le nouveau manuscrit de Hamouli, il faudra pourtant avouer que ce jugement est, cette fois, par trop sévère. Si, de nos jours, le savant Bollandiste n'y trouve pas autant d'attrait et d'identification que le moine égyptien, pieux et simple du moyen âge, il saura cependant reconnaître qu'à part l'immense intérêt philologique et la nouvelle moisson de mots connus et peu connus, il y a bien çà et là quelques passages qui pourraient figurer à la meilleure place dans les anthologies de la littérature copte, tels, par exemple, le récit de Martin, qui charme par son allure animée, la narration de la tempète, la légende sur la fondation de Constantinople.

A ces titres, ce nouveau texte méritait d'être connu, et M. G. Foucart, directeur de l'Institut français d'archéologie, aura sûrement la vive reconnaissance des savants pour avoir bien voulu accorder la plus large place dans ce Bulletin aux Actes presque entièrement inédits du martyre de saint Isidore.

<sup>(1)</sup> Cité dans le Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastiques, t. I, col. 385.

#### TEXTE.

(Fol. I, recto, p.  $[\bar{\mathbf{a}}]$ , 1<sup>re</sup> col.) [тмартуріа мійгагіос апа ісідфрос і птачх]фк (1) міпеча [гфн є]вол йсоу[мііт] $\psi$ іс міне[вот п]афонс і гії[оубірн]ин гамни ···— (2)

### TRADUCTION.

(Page 1.) Martyre (μαρτυρία) du saint (άγιος) apa Isidore. Il termina son combat (ἀγών) le 19 du mois de Pachons, en paix (εἰρήνη). Ainsi soit-il (ἀμήν).

(Page 3) [lacune] (5) il fabriqua des idoles (εἴδωλον), œuvres de ses mains, en or et en argent [lacune]. Aussitôt il fit sonner de la trompette (σάλπιγξ) dans la ville (πόλιε) d'Antioche [lacune] soit (εἴτε) archevêque (ἀρχιεπίσκοπος), soit (εἴτε) moine (μοναχός), soit (εἴτε) gens du monde (κοσμικόν), soit (εἴτε)

- (1) Dans les cinq premières pages il est impossible d'établir combien il manque de lignes au début et à la fin de chaque colonne; ce n'est qu'à la page ix que nous pouvons déterminer exactement les parties disparues. Les lettres qui manquent dans les lignes sont remplacées par des points mis entre crochets.
  - (2) Fin du titre.
- (3) Des bribes de parchemin adhèrent fortement au *verso* de ce premier feuillet et ne permettent pas de lire le contenu.
- (1) Cette proclamation de Dioclétien est marquée par des guillemets au début de chaque ligne.
  - (5) Malgré l'état lamentable du début, il est

facile de rétablir le texte des premières pages. D'après les quelques phrases qui subsistent, on peut voir que le récit est semblable à ceux des autres Actes de martyre. Au début de son règne, l'empereur Dioclétien déchaîne une violente persécution contre les chrétiens. Il promulgue un édit qui oblige tous ses sujets à adorer les dieux officiels et il menace de mettre à mort ceux qui lui désobéiraient. Or vivait à Antioche un gouverneur du nom de Pantiléon marié à une femme appelée Sophie. Lorsqu'il eut connaissance de l'édit impérial, il s'enfuit dans les montagnes avec ses deux enfants Isidore et Euphémie et vécut auprès de l'apa Samuel.

εΪΤΕ ΚΟΥΙ ΄ ΕΪΤΕ ΠΟΘ ΄ ΜΑΡΟΥΦΟΡ[ΦΡ]Τ[Ο]Υ ΠΡΑCΤ[Ε ΄ ΠΤΕ]- $\frac{0}{10}$  [ΓΕ [ΠΑΥ ΠΈΙΤ] ΠΙΟΛΙΟ ΕΠΑΙΑΤΑΓΝΑ (Fol. II, rerso, p. [ $\overline{λ}$ ], 1° col.) ] λΥΦ[.... | ΟΥ[.....| Ν ΕΤΕ Π[....] ΟΥΦΟΡΤ[...Μλ]ΥΛΗ ΄ Π[Τ]ΕΘ[Ι]

ΠΤΕΥΑΠΕ ΠΤΟΗΘ[Ε ΑΥ]Φ ΠΤΕ[.....| Φ[.....Φ]ΦΡΠ ΄ ΜΠ[Ο]ΥΤΑΚΟ :— 2[Τ|ΟΟΥΕ ΛΕ ΠΤΕΡΕΘΦΩΠΕ ΠΟΟΥΑ ΜΠΑΡΜΟΥΤΕ ΄ Α ΠΡΡΟ ΚΕΛΕΥΕ ΠΟΕΑΦ|Β|Φ ΜΠΕΡΠΕ Π|ΠΕΘΠΟΥΤΕ Α]ΥΦ ΠΟΕΟΥ[....2]ΦΦΘ[
(3' col.) | $\overline{β}$ |....|  $\overline{β}$ |....|  $\overline{β}$ | ΜΠΠΑΛ|ΛΑ|ΤΙΟΠ...| 2λΡΟΘ[....]

ΧΟΥΦ|Τ...| Cλλ|ΠΙΣ Π|ΠΟΥΒ ΄ |....|  $\overline{Φ}$ | ΦΙΝΙΑΛ|ΛΑ|ΤΙΟΠ...| ΤΟΠ|.

....| $\overline{Φ}$ | ΕΘΕ ΦΙΟ[....] ΤΟΠ|.

(Fol. III, recto, p.  $|\vec{e}|$ , 1" col.) αγ|ω πτέρε co|φ|ια τεθένιμ[ε] από παθ πισιαώρος : αγέασωση εκόλ πίπια πείκοτκ : μππαφωή  $\vec{h}|$ ...|- ος : ch|...|ο πα[...|κεκοηι  $\vec{u}$ [ω]εέρε  $\vec{u}$ εξίμε : επέσραι (1) [πε ε]γ-φημία : — [ασω]ωπε αε  $\vec{u}$ [τ]ερε παπτίασμι πεπαρχός παη  $[\vec{e}]$ τησό πίπα[ρα]πόνια  $\vec{u}$ [τ]ερωπε :  $[\vec{e}]$  πρρό αλε  $\vec{h}$ [π $\vec{h}$ ]το εκόλ  $\vec{h}$ [πηούτε (3" col.)  $[\vec{e}]$ ....|αγω]....|ρος  $[\vec{e}]$ [πα[π...|πα]ποι : [πωτ  $\vec{u}$ ]εωθ α πα[πτήλεωπ [...|παπω[πα]  $\vec{h}$ μμπ[ε...|παλκα[ος : — ] αγω α πα[πτήλεωπ [...|α]εωθ :  $\vec{u}$ ]ογοπ πιμ  $[\vec{e}$ τ]...|μπ $[\vec{h}$ τ]...| ρ $\vec{h}$ ημα[α]...| εχ $\vec{u}$ [ (Fol. III, recso, p.  $[\vec{z}]$ ,  $[\vec{t}]$  col.)  $[\vec{z}]$  μ $[\vec{t}]$ [ πολίε : — ] παβ[πτίσ]μός : χω[ρίς ρω]μίς :  $[\vec{u}]$ [  $[\vec{u}]$ [

homme, soit ( $\varepsilon i \tau \varepsilon$ ) femme, soit ( $\varepsilon i \tau \varepsilon$ ) petit, soit ( $\varepsilon i \tau \varepsilon$ ) grand, qu'il les renverse le lendemain. Lorsque (la ville) vit l'édit ( $\delta i \dot{\alpha} \tau \alpha y \mu \alpha$ ) [lacune] (p. 4) [lacune] il leur trancha la tête de (son) épée [lacune]. Or ( $\delta \dot{\varepsilon}$ ) le matin, quand arriva le premier de Parmouté, le roi donna l'ordre ( $\kappa \varepsilon \lambda \varepsilon \nu \varepsilon \nu \nu$ ) d'incendier le temple de ses dieux et ils [lacune].

(Page 5) [lacune] Et lorsque Sophie, sa femme, lui eut enfanté Isidore, ils s'éloignèrent de la couche et l'union [lacune] une autre petite fille du nom d'Euphémie. Or  $(\delta \dot{z})$  il arriva que, lorsque le gouverneur  $(\breve{z}\pi \varkappa \rho \chi \rho s)$  Pantiléon vit la grande impiété  $(\varpi \varkappa \rho \varkappa \nu \nu \iota \iota z)$  qui régnait, que le roi avait faite devant Dieu [lacune] (p. 6) [lacune] le baptème  $(\Im \varkappa \pi \iota \iota \iota \nu \iota \iota s)$ , à part  $(\chi \varkappa \rho \iota s)$  les hommes et les jeunes gens de la ville  $(\varpi, )$ . Or  $(\delta \dot{z})$  il arriva que lorsque le roi se fut approché de ses dieux, il posa une couronne sur sa tête [lacune]

 $px^2$ . — <sup>1</sup> Dans les deux lignes précédentes, quelques lettres illisibles. — <sup>1</sup> Le 2 est en surcharge sur une autre lettre.

(Fol. IV, verso, р.  $|\tilde{u}|$ ,  $|\tilde{u}|$  col.) | гноготкогмс | ин тире с ографат инс ноуте |  $\tilde{u}$  та исиховей прро тагооу братоу ауф йссерс ан йтегей иб инов миналаттон :— йтеуноу а прро келеув с изенкоувоукларос с булгератоу (1) стречене ная йслегати пестрати-

huit cents [lacune] et quatre cents statues [lacune] parmi la foule. Et une multitude de gens demeurait derrière lui, sans adorer les divinités du roi; mais elle croyait ( $\varpi \iota \sigma \iota \varepsilon \nu \varepsilon \iota \nu$ ) au Dieu des chrétiens ( $\chi \rho \iota \sigma \iota \nu \nu \nu \varepsilon \nu$ ). Le gouverneur ( $\varepsilon \pi$ .) Pantiléon était chrétien ( $\chi \rho$ .), craignant Dieu [lacune].

(Page 7) sa femme, ses serviteurs, sa dignité de gouverneur ( $\check{\epsilon}\pi$ .); il s'enfuit avec son fils Isidore [lacune] auprès du prophète ( $\varpi\rho\circ\mathring{\epsilon}h\tau ns$ ) [lacune] quand Constantin vit les abominations de Dioclétien, il partit se cacher auprès d'eux, dans un endroit retiré, loin de Dioclétien. Puis des gens pervers s'en allèrent porter ( $\varkappa \alpha \tau n \tau \circ \rho \varepsilon \tilde{\iota} v$ ) à Dioclétien des accusations contre le gouverneur ( $\check{\epsilon}\pi$ .) Pantiléon et son fils Isidore, en disant [lacune].

(Page 8)[ lucune] r dans tout l'univers (οἰκουμένη), pour adorer les dieux que le seigneur notre roi a rétablis r. Les grands du palais (ωαλάτιον) n'agirent pas ainsi. Aussitôt le roi commanda (κελ.) à des chambellans (κουδικουλάριος)

Pour cyaze epatoy.

λλ[τ]ης · μαθικ[τ]ωρ πωμ[ρε] πορμαλ[πο]ς · ντε[...]οτου δε [...]ου π[ (2° col.) ] ω[....] μ[...] μ[...] δυσημ[...] ντη[...] ωτη[...] ουμου [...] νλουωω[κ η]ωπ [...] ουμου [...] νλουωω[κ η]ωπ [...] ουμου [...] ναρτημα [...] ω[...] ουμου [...] ναρτημα [...] ουμα [...] εξω[...] παρτημος ναμα [...] μαρ[τυ]ρος ναμα [...] μαρ[τυ]ρος ναμα [...] μαρ[τυ]ρος ναμα [...] μαρ[τυ]ρος ναμα [...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ]ρος ναμα [...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] ουμα [...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] ουμα [...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] ουμα [...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] εξω[...] μαρ[τυ] εξω[τα] εξω[τ

(Fol. V, verso, p. [ $\bar{i}$ ], 1° col.) ]пивша[ $\bar{\tau}$ і]мфрві ймок пв : же й[п]ек-†600у наі : игоуффт йнаноуте йтаітаміооу : пежач йбі пантілефп (1) йпрро : же йпнау екфйфе йпноуте йтпе міпкаг анфеооу нак : йтерексагффк евол йнноуте йтпе паі йтачтаміок : анон [ $\bar{z}$ ]ффи анса[ $\bar{z}$ ]фок : евол [ $\bar{z}$ й]оугфв

présents de lui amener le général (σΊρατιλάτης) Cilitès et Victor, fils de Romanos [lucune].

(Page 9) [lacune] le martyre ( $\mu \acute{\alpha} \rho \tau \nu s$ ) qui eut lieu sous Dioclétien pour (obtenir) la couronne de Jésus-Christ, en paix ( $\varepsilon i \rho$ .), ainsi soit-il ( $\dot{\alpha}$ .) [lacune] cinquante soldats sur la montagne de [lacune]. Ils lui amenèrent Pantiléon et son fils Isidore. Or ( $\delta \acute{s}$ ) quand ils furent entrés à Antioche, auprès de Dioclétien, le roi leur dit : « Pantiléon, lorsque tu as appris que j'ai prié ( $\alpha i \tau \epsilon i \nu$ ) mes dieux illustres, pourquoi es-tu parti te cacher loin de moi? ». Lorsqu'il entendit ces paroles [lacune].

(Page 10) [lacune] σ je ne te secourrai pas (τιμωρεῖν), si tu ne m'honores pas et si tu n'adores pas les dieux que j'ai créés π. Pantiléon dit au roi : σ Le jour où tu serviras le Dieu du ciel et de la terre, nous t'honorerons. Puisque tu t'es détourné du Dieu du ciel qui t'a créé, nous aussi nous nous sommes

 $<sup>^{(1)}</sup>$  HATIAEOH.

(Fol. VI, verso, p.  $[\overline{\text{ib}}]$ ) [......] нематої мпр[ро ау]єї фап[гаг] іос їсідфрос заут йоуколларіон єпечмак $\overline{z}$  зауйт $\overline{q}$  євол гмпефтеко заухіт $\overline{q}$  євол заухіт $\overline{q}$ 

détournés de toi et de l'œuvre mauvaise que tu as accomplie devant Dieu [la-cune]. n Pantiléon lui dit : n  $\hat{O}$  ( $\tilde{\omega}$ ) roi, nous [lacune]. Ne perds pas mon fils, car c'est un jeune homme [lacune].

(Page 11) jour 7. Le roi ordonna de dresser le tribunal ( $\beta\tilde{\eta}\mu\alpha$ ) au milieu de la place publique ( $\dot{\alpha}\gamma\rho\dot{\alpha}$ ) et d'y amener apa Isidore. Et voici que le Seigneur Jésus-Christ envoya Michel pendant qu'apa Isidore était en prison. (L'archange) lui dit : ~Salut ( $\chi\alpha i\rho\varepsilon\iota\nu$ ), saint de Dieu [lacune] jusqu'à ce que tu aies accompli le bon combat ( $\dot{\alpha}\gamma$ .). Voici ce que te dit le Seigneur. Le roi te fera mourir cinq fois et je viendrai te ressusciter d'entre les morts, afin que tous sachent que le Dieu du ciel te protège avec tous ses saints. Puis tu passeras encore cinq années en prison ( $\delta\iota\kappa\alpha\sigma \delta\eta\rho\iota\sigma\nu$ ); tu seras crucifié ( $\sigma\delta\alpha\nu-\rho\sigma\tilde{\nu}\nu$ ) [lacune].

(Page 12) [lacune] les soldats du roi vinrent vers saint Isidore. Ils lui mirent au cou un collier de force (κολλάριον), le tirèrent de la prison et le conduisirent au roi. Celui-ci lui dit : "Qu'as-tu à dire? Sacrifieras-tu (ອົνσιάζειν)

Bulletin, t. XIV.

OY ПЕТЕЧХФ ЙМОЧ ЁТВННТЙ : КПАӨУСІАЗЕ ЙНЕПОУТЕ ХІЙ[Й]МОН ЕКОУ[Ф]Ф ЕМОУ 2Ф[Ф]К : ЙӨЕ ЙПЕК[ЄІ]ФТ :— АЧОУФФВ Й[БІ] ПМАКАРІ[ОС П]ЕХАЧ : ЖЕ [....] ПАЄІ[ФТ АЧМ]ОУ ЕЖЙ[ПРАН ЙІЇС ПЕХС vingt-sept lettres] М[.....] ЧСН2[ ГАР ЖЕ ПЕ]ТЕРЕ [....]РЕ ПАМ [....] ПЕІФТ[....]РЕ ЙМОЧ[ ОН] 2ФФЧ : [....] ПФНРЕ [....]АЧ : ЙӨЕ [АІ]НАУ ЕПА[ЕІФТ] ЕЧЕІРЕ Й[МОЧ] †НАЛАС [ЙМОЧ] ПЕЖЕ П[РРО ПА]ПА ЇС[ІДФРОС] ЖЕ ОУК[ОУП..] ЖФ Й[МОЧ ЖЕ] †НАМ[ОУ...] ЙПА-[.....] ПЕЖЕ [ЙБІ ППЕТ]ОУАЛВ ЙМОС ЖЕ] ЕЗЕ[.....]

(Fol. VII, recto, p.  $[i\bar{r}]$ , quarante-cinq lettres)  $[\bar{n}$ περογεω]τ $\bar{m}$   $[\bar{n}$ ει] τεμμα[αγ co]φια ' μ $\bar{n}$ [εγφγ]μ $\bar{n}$ α τεμερος εχε α πρρο [τρεγθε]ωρει  $\bar{m}$ π[πετ]ογαλβ ιε $\bar{i}$ [αω]ρος ' αγει εγ[...]τ εγραι ε $[x\bar{m}]$ πβημα ' [αμα ] coφια αε $[\bar{n}$ τ]ερες είαν  $\bar{e}$ [ιε $[x\bar{m}]$ ωρος ' εαγ $[x\bar{m}]$ η εγραι ε $[\bar{n}$ χερ]μηλαρ $[x\bar{m}]$  ι  $[x\bar{m}]$  εγραι αε $[x\bar{m}]$  εγραι ε $[x\bar{m}]$  εγραι ε $[x\bar{m}]$  εγραι αε $[x\bar{m}]$  εγραι ε $[x\bar{m}]$ 

ou non? Veux-tu, toi-même, mourir comme ton père? n Le bienheureux (μακάριος) répondit : «[lacune] mon père est mort, dit-il, pour le nom de Jésus-Christ [lacune] car il est écrit (2) : celui qui [lacune] ce que j'ai vu faire à mon père, je le ferai moi-même n. Le roi dit à apa Isidore [lacune].

(Page 13.) Quand sa mère Sophie et sa sœur Euphémie eurent appris que le roi leur permettait de voir  $(\Im \varepsilon \omega \rho \varepsilon \tilde{\imath} v)$  saint Isidore, elles allèrent vers le tribunal  $(\beta)$ . Lorsque Sophie eut aperçu Isidore qu'on avait suspendu au pilori  $(\varepsilon \rho \mu \eta \tau \dot{\alpha} \rho \iota v)$ . elle lui dit : "Heureux es-tu, mon fils Isidore [lacune] te crucifier  $(\sigma l \alpha \nu \rho o \tilde{\imath} v)$  à cause de nos péchés ". Elle regarda  $(\sigma \varkappa o \pi \varepsilon \tilde{\imath} v)$  du côté du tribunal  $(\beta)$  et dit une foule d'injures à la face de Dioclétien. Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  Euphémie, elle-même, sa sœur, prit à terre des pierres et les lança au visage du roi, de ses dieux, de ses grands et de ceux qui se tenaient à ses côtés. Les gens s'indignèrent et dirent : "Vraiment  $(\dot{\alpha} \lambda \eta \theta \tilde{\omega} s)$ , c'est une grande (honte?)

<sup>(1) 6</sup> sur du grattage. — (2, Jean, V, 19.

.....] ауш[ vingt-sept lettres] (Fol. VII, verso, p.  $[\overline{\text{IA}}]$ )  $[\overline{\text{NTEY}}]$ ноу  $\lambda$  пр[ро т]шоун ач[азер] атч 21хій печеронос зачек 2000 2й шалнтч зачоу сеголи сетреухітоу пвол йтполіс йсепорхоу евол 2й-теунте ауш таі тебе йтаухшк евол мпеуагші йбі ама софіа мй суфуміа тесцебре 2й [о] усірнін 2а[м] ніі :—

[an] a iciawpoc [a]e i ieqawe[ enze]pmhaa[pion aqwa]xe [mmoc] xe cw[tm nc]wi in[....] ayūch [...] a pah ta[...]hoy im[....]  $\Pi[....]$  tey[mhte..] ayūch [....] a pah ta[...]hoy im[....] moy ka[kwc] ntok z[wwk] mnepm[oy ka]kwc ne[ehek]eiote :— [tote] nexaq h[aq n]ei ana ich[aw]poc ixe  $\Pi[...]$  coycahh[a...] npecby[tepoc] chay n[tayp]mntp[e ezoyh] epoc ie[...] emoy[...]xe ay[....] mm[ooy vingt-deux lettres] (Fol. VIII, recto, p. [ie]), [trente lettres] ntez[...]tq nai i[...]n ntha[cw]tm ncwk[ah..]xhe-nei[..]ay etpaapha[mn]awhz imn[na]zeanic iayw[na]oyxai iete[ n]ai ne naxoeic[ ic] nexc :—

intere ullo control the eals whecsaw[hb , ] y causay we some . Sat mol[...] ce where the end [  $\tilde{u}$  which is a mol[...] at mol[...] set mol[...] be where  $\tilde{u}$  end  $\tilde{u}$  and  $\tilde{u}$  a

[lacune]  $\tau$ . (P. 14.) Aussitôt le roi se leva. Il se tint debout sur son trône  $(\Im \rho \acute{o} vos)$ . Il souffla du nez et commanda de les conduire en dehors de la ville  $(\varpi)$  et de les séparer l'une de l'autre. Ainsi ama Sophie et sa fille Euphémie achevèrent le combat, en paix  $(\varepsilon i\rho)$ , ainsi soit-il  $(\dot{\alpha})$ .

Or  $(\delta \dot{\epsilon})$  apa Isidore était suspendu au pilori  $(\dot{\epsilon}\rho\mu.)$ . Il disait : «Entends-moi [lacune] ne meurs pas de malemort comme tes parents». Apa Isidore lui dit : «Comme Susanne contre laquelle témoignèrent les deux prêtres  $(\varpi\rho\epsilon\sigma\delta\dot{\nu}\tau\epsilon-\rho\sigmas)$  [lacune] (p. 15) [lacune] de me faire renier  $(\dot{\alpha}\rho\nu\tilde{\alpha}\nu)$  ma vie, mon espérance  $(\dot{\epsilon}\lambda\pi is)$  et mon salut qui est mon Seigneur Jésus-Christ».

Lorsque le roi entendit ces paroles, il commanda de placer des cercles rougis au feu autour des flancs de saint  $(\ddot{\alpha}\gamma)$  Isidore, serviteur du Dieu Très-Haut. Après cela, voici qu'une veuve  $(\chi \dot{n} \rho \alpha)$  [lacune] son fils était sur ses bras. Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  elle s'avança  $(\dot{\alpha}\pi\alpha\nu\tau\tilde{\alpha}\nu)$  elle-même et se tint sur le tribunal  $(\beta)$  avec toute la foule qui regardait  $(\Im \varepsilon \omega \rho \varepsilon \tilde{\iota} \nu)$  apa Isidore suspendu au pilori  $(\dot{\varepsilon}\rho\mu)$ . Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le petit enfant était sur les bras de sa mère, en train de prendre le

. [  $\omega$  пп] умфіос [ $\bar{m}$ ме  $\bar{n}\bar{i}\bar{c}^{(3)}$ :] —  $\bar{n}$  пп] умфіос [ $\bar{m}$ ме  $\bar{n}\bar{i}\bar{c}^{(3)}$ :] —

[ντερε π] ωρρε [ ωρμα πλ]  $\gamma$  ενλί [ . . . . ] λο 2ι [ . . . . . ] 2λρων [trente lettres] π[ . . . . . . ] πλ[ . . . . . λν] ει εχῶπ [βημα πωρη ρε ωρμα [ λν] κλκ [ εβολ] ενχω μμ[ος] χε ληοκ ογ[χ] ρης τιλη ο [  $\alpha$  μλρρης τιλ [  $\alpha$  ] πηρετιλη ενλί τος παρετιλη ενλί τος πιού τε π[εν] χοεις το π[εχο] πηροτε π[ηε] χρης τιλ [ηος] λύω πηρετιλη πιοίλω [ρος] πρρο λε [ λνηού] εξ κλα [ τε 2 $\bar{n}$ ] ου οριή [ πηρε ωρμα λε] λνω [ εβολ] ενχω μμος] χε λ [ ημίπε lettres] (Fol. IX, recto, p. [ $\bar{n}$ χ]) (vingt-huit lettres) 2 $\bar{n}$ ον [ειρην] η 2λμην (1) .

sein. Il était [lacune] depuis sa naissance. Ce petit enfant vit l'apa Isidore suspendu [lacune] (p. 16) [lacune] «ô ( $\tilde{\omega}$ ) associé ( $\sigma \nu \mu \mu \acute{\epsilon} \tau \circ \chi \circ s$ ) de Jésus-Christ, roi du ciel et de la terre; ô ( $\tilde{\omega}$ ) colonne ( $\sigma \tilde{l} \tilde{\nu} \lambda \circ s$ ) de la Jérusalem céleste, voici que tu représentes toi-mème la figure ( $\tau \acute{\nu} \pi \circ s$ ) de Jésus-Christ, que les Juiss suspendirent au bois de la croix ( $\sigma \tilde{l} \alpha \nu \rho \acute{o} s$ ). Supporte ( $\dot{\nu} \pi \circ \mu \acute{\epsilon} \nu \varepsilon \iota \nu$ ) les souffrances de l'impie ( $\check{\alpha} \nu \circ \mu \circ s$ ), ô ( $\check{\omega}$ ) époux ( $\grave{\alpha} \lambda \acute{\epsilon} \varkappa \tau \omega \rho$ ) [lacune] du Christ Jésus, ô ( $\check{\omega}$ ) vrai fiancé ( $\nu \acute{\nu} \mu \circ \iota \circ s$ ) de Jésus (2). Lorsque l'enfant vit ce spectacle [lacune] il alla sur le tribunal ( $\beta$ .). Le petit enfant s'écria : «Je suis chrétien ( $\chi \rho$ .) de grand cœur ( $\varpi \alpha \rho \rho \eta \sigma i \alpha$ ). Je ne croirai à aucun dieu, si ce n'est ( $\varepsilon i \mu \acute{\eta} \tau \iota$ ) à notre Seigneur Jésus-Christ, Dieu des chrétiens ( $\chi \rho$ .) et Dieu d'Isidore. « Or ( $\delta \acute{\epsilon}$ ) le roi entra dans une violente colère ( $\delta \rho \gamma \acute{\eta}$ ). Et ( $\delta \acute{\epsilon}$ ) le petit enfant s'écria, disant : [lacune] (p. 17) [lacune] en paix ( $\varepsilon i \rho$ .), ainsi soit-il ( $\dot{\alpha} \mu$ .).

(ПЕООУ НАК ППУМФІОС ЙМЕ ТС) (BUDGE, Coptic apocrypha, p. 21). Cette idée se trouve dans la seconde Épitre de saint Paul aux Corinthiens, chap. XI, verset 2.

<sup>(</sup>I) 2AMH .

<sup>(2)</sup> Dans le Livre de la Résurrection du Christ, évangile apocryphe, attribué à l'apôtre Barthélemy, Jésus est comparé également à un époux

 $\bar{\Pi}[\mathbf{c}]$   $\mathbf{m}_{\mathbf{i}}$  , идерол $[\mathbf{c}]$  19 , идукуук  $[\mathbf{e}]$  воу , идв $\mathbf{m}$ к  $[\mathbf{e}]$  иекні зиол $[\mathbf{e}_{\mathbf{i}}]$  $\mathbf{p}$ ] нин :— [пе]хе ппетоуаав(1) [и]ач · хе йнес[фф]пе ймог [ан] ·  $\operatorname{Hey}[\dots]$ e · Xe  $\operatorname{Oy}[\operatorname{ekh}]$ aaa4  $[\dots]$   $\operatorname{ha}[\dots]$  6cwth $[\operatorname{I-}$ хос] ппое пам[вау] миелегю[т] слубьята елсты . пеом нім ебе LEXC IC GILE WHOOA GROY SILOOLA IIYUY ICITODOC , GROY XE ULOA петальконег еппетоубав гмма иім етечнавшк ерооу : пех[е] апа ісідфро[c] псфтирі[хос] же жине[...]ес итеїсг[аі] минеск  $[\ldots]$   $[\Pi(x)] \mapsto [\Pi(x)] = [\Pi(x$ [.....] rx[dix-sept lettres] (Fol. IX, verso, p. [IH]) [KAT]AGE HTAG[x]OOC нач пет апа їстятьсь пере пере севе минетиммач . ча-Oyescasne ünekēctwhapioc . Tekac eyenes [2]ht $\bar{q}$  wante  $^{(2)}$  neq-MART 6" 6BOA :— MINICOC ANKGAGYG NCG[X]ITH GXGNOY[TO]OY 64жосе [етр]екалч  $\bar{\mathsf{M}}[\mathsf{MA}]\gamma$  . жекас[...]  $\bar{\mathsf{II}}$ галате[  $\bar{\mathsf{II}}$ еуоумоу]  $\bar{\mathsf{NII}}$ еч [магт ]мпие[өнргои] ппе[чкеес (?) vingt-trois lettres] o[.....  $\Pi \tilde{p}[pO:-]$   $\Pi \tilde{p}pO$   $\Delta G[$   $\Delta GTO]OYII 21\Pi BH[MA]$   $\Delta GBOOK $\bar{G}2[pAI] \in TC \tilde{I}OOYII$ ет[реч]жокй ч

 $\tilde{\mathsf{N}}[\mathsf{T}\mathsf{e}]$ роуноуже д $\hat{\mathbf{e}}$  евох йапа їсїдфрос гіжмпкоог йто $[\mathsf{o}_Y]$  еїс

Après cela, le roi parla à saint Isidore : «Écoute-moi! Sacrifie (Θυσία) et je te relàcherai; tu t'en iras en paix (εἰρ.) chez toi. « Le saint lui dit : « Puis-sé-je ne pas t'écouter » [lacune]. Et ceux qui étaient avec lui comprirent (αἰσθά-νεσθαι) et ses [lacune] vers Sotèrichos, le grand serviteur de son père qui se tenait près de lui pour écrire toutes les merveilles que le Christ Jésus faisait accomplir à apa Isidore; car il servait (διακονεῖν) ce saint dans tous les lieux où l'on allait. Apa Isidore dit à Sotèrichos [lacune] (p. 18) ainsi que le lui avait dit apa Isidore. Lorsque le roi fut libre avec sa suite, il ordonna aux bourreaux (κεσθωνάριος) de l'écarteler jusqu'à lui faire sortir les entrailles. Puis il commanda (κελ.) de l'exposer sur une haute montagne et de l'y laisser afin que les oiseaux mangeassent ses entrailles et les bètes sauvages (Θηρίον), ses ossements [lacune] et le roi se leva du tribunal (β.) et se rendit au bain pour se baigner. Lorsqu'on eut étendu apa Isidore au sommet de la montagne, voici que le

<sup>(1)</sup> петоулав sur du grattage. — (2) фате.

TXOEÏC IC AGEÏ EBON SITTIE . MINEAULLEY OC ELOAYBE EL SEBALOA  $[\dots]$  Hemeλ $[OC \overline{\Pi}\lambda]$ Πλ  $\overline{\Pi}\lambda$   $\overline{G}$   $\overline{G}$  treize lettres (Fol. X, recto, p. [10]) [onze lettres fin] GTOYA[AB M] MAPTY [POC  $\mathbf{e}^{\mathbf{q}}$ NHX  $\mathbf{e}[\mathbf{B}]$ OX  $\mathbf{z}$ LXMT $\mathbf{e}_{\mathbf{q}}$ IKO $\mathbf{O}$ OZ ÚTOOY :— [ÜT] $\mathbf{e}_{\mathbf{q}}$ HOY X  $\mathbf{n}[\mathbf{c}]$  wth  $\mathbf{q}$ I πηθηματι παπα ις αφρος [α] σταλγ είογη [π] τεσκαλαιή [α] στο φρατίζε  $[\bar{\mathsf{m}}]\mathsf{mog} := [\bar{\mathsf{nt}}]\mathsf{eyhoy}$  a neg[c]wha twoe [che]gaphy : [ayw] ag-ЕЧКОТК : — ПЕЖЕ ПСФТНР ПАПА ЇСЇДФРОС : ЖЕ ТФОУН ЕЗРАІ ЕТвеоу кенкотк птеїге тир $\tilde{c}:$  — птеуноу а ппетоулав оуши IINGUBAA AUHAY GUCWTHP GUAZGPATĀ ZIXWU :— AUAZGPATĀ ZIZGN- $\text{Neg}_{(1)}[\text{OVE}]$  as  $\hat{\Pi}_{\Theta}[\text{OVE}]$  as  $\hat{\Pi}_{\Theta}[\text{OVE}]$  as  $\hat{\Pi}_{\Theta}[\text{OVE}]$  as  $\hat{\Pi}_{\Theta}[\text{OVE}]$ BU) AMILAZ[....]  $x \in \bar{\Pi}[....]$   $x \in \bar{\Pi}[....]$   $\bar{M}\Pi[....]$  A[..... ..] (Fol. X, verso, p.  $[\overline{\mathsf{k}}]$ )  $[\overline{\mathsf{n}}]$ мос же  $\cdot$  т $\omega$ [оү]и н $\overline{\mathsf{r}}$ моофе фапсіаномос πι-τω) πε πλα μπηθαπούτε προτέ , ηγι ετηγρωγ εβου να ετάκο μέχε για ιζιγώδος ψιιζώτης. Τε παχοείς ώφιε πωμαί μτοκ . AYW THAYOUTE EIMIGE  $\tilde{e}_2[p]$ AI  $\tilde{e}_{x,y}$ MTA-11  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-12  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-13  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-14  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-15  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-15  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-16  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-17  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA-18  $\tilde{e}_{y,y}$ MTA- $+\omega_1[u_0]$  where  $\omega_1[u_0]$  where  $\omega_2[u_0]$  is  $\omega_2[u_0]$  and  $\omega_3[u_0]$ 

Seigneur Jésus descendit du ciel avec ses anges  $(\check{\alpha}\gamma\gamma)$  qui se tenaient autour [lacune] les membres  $(\mu\acute{\epsilon}\lambda os)$  d'apa Isidore, au sommet de la montagne. Il dit [lacune] (p. 19) [lacune] le saint martyr  $(\mu\acute{\alpha}\rho\tau\nu s)$  étendu sur le sommet de la montagne. Aussitôt le Sauveur  $(\Sigma\omega\tau\acute{\eta}\rho)$  prit les entrailles d'apa Isidore, les lui plaça dans le ventre et le signa  $(\sigma\varphi\rho\alpha\gamma\acute{\iota}\xi\epsilon\imath\nu)$ . Aussitôt le corps  $(\sigma\~\omega\mu\alpha)$  referma ses plaies (?). Il soussila sur son visage et aussitôt apparut l'esprit  $(\nu\acute{o}\eta\mu\alpha)$  [lacune] couché. Le Sauveur  $(\Sigma)$  dit à apa Isidore : « Lève-toi. Pourquoi es-tu ainsi entièrement étendu? Aussitôt le saint, ouvrant les yeux, vit le Sauveur  $(\Sigma)$  debout près de lui. Il se mit sur pieds, comme quelqu'un qui se lève après son sommeil. Il [lacune] (p. 20). Il lui (dit) : « Lève-toi et va vers cet impie  $(\check{\alpha}\nu)$ . Confonds-le avec ses dieux abominables qui détruisent et qui perdent. Apa Isidore lui dit : « Mon Seigneur, sois mon assistance et je serai à même de combattre pour ton saint nom, afin de confondre cet impie  $(\check{\alpha}\nu)$  et les œuvres de ses mains ». Alors  $(\tau\acute{o}\tau\epsilon)$  le Sauveur  $(\Sigma)$  [lacune] descendre de la montagne.

<sup>(1)</sup> nuca sur wai à demi effacé.

...]  $\Pi\Pi \in [TOYAAB..^{(?)}]$  :  $A^{q}[....]$  EM[.....]  $\Pi[.....]$   $A^{q}E[...]$   $A^{q}E[...]$  EM[....] EM[....] EM[...] EM[...]

апа їсідфрос де ачвшк ачазератч гітагора іїтполіс зіїтмн-TE HIREMHHUSE : WANTE (I) HERO SOM EPOS : ESTANHY EYESTO NOYωΒω[ · ΠΕ] ρΕ ΟΥΤΒΑ  $\overline{Μ}$ [ ΜΑ] ΤΟΙ 2 $\overline{Π}$ ΘΗ[  $\overline{Μ}$ Π] 2 $\overline{Π}$ ΠΑ2ΟΥ[  $\overline{Μ}$ ] MO4 · χ[ $\overline{Μ}$ ΡΙC  $\vec{\Pi}$  HETCA[BOX] MICA: [....] MMOC HEXE [....] AE [dix-sept lettres] (Fol. XI, recto, p.  $\lceil \overline{KX} \rceil$ ) [.....]  $\omega$ [...nc] Taxi[on] ·  $\overline{n}$  Tepe  $\lceil \overline{n}\overline{p} \rceil$  po Ψε κετ μεαδο <u>ε</u>μγρολ, <u>μά</u>σολαμά , γακν δαα ετεμ**ε**δολα ήγα ,  $\mathbf{z}$  where  $\mathbf{v}$  is a substitution  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$ ENGOIT GREATINO GMATE:  $-[\tilde{M}]$  RESPACTE AG [AN] OYESCASNE (2) [ET]-PEYOUNG HANA ICHAUPOC [ETPEY]HTT HAS :— [HTEPO]YEHE HAS[... ..] λ i λ εν [1, 1, 2, 3] πενι[1, 2, 3] [2, 3] [3, 3] [3, 3] [3, 4] [3, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4] [4, 4]imakapioc ae agxigikak eboa egx $\alpha$  mmoc , ae ic happo , amox πέβοηθία έροι επτεΐογπος: — αγώ α μιχαήα ογώπε εβοά εππε-Toyaab hexay hay . We much some  $\phi$  uswear where .  $+\phi[o]$  ou  $\tilde{n}\tilde{m}$ ма $[\kappa:-]$   $\tilde{n}$ тєчно  $\tilde{a}$  мі $\tilde{a}$ хна  $\tilde{c}$ ф[pari]zє  $\tilde{m}$ моч  $[\ldots]$ печент  $[\dots]$   $T\bar{q}$   $\bar{e}_{P}Oq[:-]$  MIII $\bar{n}[Caha"...]$  Can $[\dots$  at pey2MOOC (\*)  $\bar{n}$ 2a]-(Fol. XI, verso, p. [KB]) [F]IOC ICIAOPOC [21X]HOYOPOHOC MITCHITE : A9треуф ноуклавт мпеніпе ежітечапе і еслово і ікшет : — ауш пере міхана агератч счфом нач фантечгупоміне ётсікевасанос

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  apa Isidore alla se poster au milieu de la place publique  $(\dot{\alpha}\gamma o\rho \dot{\alpha})$  de la ville  $(\varpi)$  parmi la foule. Lorsque le roi passa près de lui, monté sur un cheval blanc, dix mille soldats marchaient devant et derrière lui, à part  $(\chi \omega \rho ls)$  ceux qui étaient à ses côtés [lacune] (p. 21) [lacune] le stade  $(\sigma l \dot{\alpha} \delta lov)$ . Lorsque le roi tourna sa tête en arrière pour le reconnaître, il resta sans pouvoir ouvrir la bouche, en sorte qu'il n'entendait rien. Mais  $(\dot{\alpha}\lambda)$  il rentra au palais  $(\varpi \lambda)$  dans une extrême fureur contre le saint  $(\dot{\alpha}\gamma)$ . Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le lendemain. il donna l'ordre de saisir apa Isidore et de le lui amener. Quand on l'eut conduit [lacune] sous lui des torches  $(\lambda \alpha \mu \pi \dot{\alpha}s)$  enflammées. Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le bienheureux  $(\mu \alpha x)$  s'écria :  $\sigma$  Jésus, mon roi, viens. Secours  $(\beta o \dot{\eta} \theta \epsilon \iota \alpha)$ -moi à cette heure.  $\sigma$  Et Michel lui apparut. Il lui dit :  $\sigma$  Serviteur du Christ, ne crains pas. Je suis avec toi.  $\sigma$  Aussitôt Michel le signa  $(\sigma \not o \rho)$  sur le cœur. Puis [lacune]

<sup>(1)</sup> wate. — (2) Dans le texte orezonzue.

ΠΕΧΕ ΠΡΡΟ ΝΑΨ ΧΕ ΑΡΙΘΥCΊΑ ΝΠΘΝΟΥΤΕ ΤΑΡΙΤΑΣΚ [6Β0]Α · ΑΥΜ + [ΝΑ] + ΝΑΚ + [+ ΝΑΚ + ΝΑΚ

(p. 22) on plaça saint  $(\alpha y)$ . Isidore sur un siège  $(\beta \rho \delta v o s)$  en fer. On lui mit sur la tête une coiffure de fer rougie au feu. Et Michel se tenait près de lui pour l'encourager tant qu'il demeura  $(\delta \pi o \mu \acute{e} v \epsilon \iota v)$  dans ces tortures  $(\beta \acute{a} \sigma \alpha v o s)$ .

Le roi lui dit : «Sacrifie ( $\Im v\tau$ .) aux dieux pour que je te relâche. Et je t'accorderai de grandes dignités ( $\mathring{a}\xi l\omega\mu\alpha$ ), plus [lacune].» Isidore dit au roi : «Que l'anathème ( $\mathring{a}v\mathring{a}\theta\eta\mu\alpha$ ) retombe sur toi et sur tous ceux qui t'écoutent! Tu es le plus maudit des hommes. Car il est écrit : Les pauvres qui sont justes ( $\delta l\varkappa\alpha\iota os$ ) sont meilleurs que les riches athées (2). Tu es donc plus ( $\varpi\alpha\rho\mathring{a}$ ) maudit qu'un athée, car tu es un insensé ( $\mu\alpha\nu\iota\varkappa\acute{o}s$ ), sectaire ( $\alpha l\rho\acute{e}\tau\eta s$ ) et impie. Lorsque le roi entendit ces paroles, il fut violemment irrité [lacune] (p. 23) [lacune] sur une roue en fer (3) mise en mouvement par des machines ( $\mu\acute{a}\gamma\gamma\alpha\nuo\nu$ ). Quand on l'eut mis sur la roue, il prit peur. Il dit : «Seigneur, prends mon âme ( $\psi\nu\chi\acute{\eta}$ ) vers toi, à cette heure ». Et il tendit le cou; il le posa sous la roue en fer. On fit tourner les machines ( $\mu\acute{a}\gamma\gamma$ .) sur lui [lacune] le bienheureux ( $\mu\alpha\varkappa$ .) apa Isidore. Et ( $\delta\acute{e}$ ) le roi cria d'une voix forte, s'adressant à la foule : «Où est Jésus, Dieu des chrétiens ( $\chi\rho$ .)? Jusqu'à présent il n'est pas

<sup>(</sup>¹) е́чтю .

Proverbes, XIX, 1.

<sup>(3)</sup> Le supplice de «la roue» est usité dans

les martyres. M. W. Crum a relevé tous les passages où il en est question (*Theological texts*, p. 78, n. 1).

апа їсїдюрос де ачазератч зйтмнте мпмнійоє ечоуох. ' емпалау пта[4] сооп м[моч '] аус йер[є пмн] ноє  $+[\dots]$  пно[...] и [dix-huit lettres] (Fol. XIII, recto, р.  $[\overline{\text{ke}}]$ ) [... $\overline{\text{ut}}$ ] поліс [єтмау] ечоїне м[мн] й с йй єт с і — і — аус й ечноух є євох й і епла й акадартон ' зміпран мпехс ' єчталоо й їв да с і мін є бале

venu et il a abandonné ce misérable  $(\tau \alpha \lambda \alpha i \pi \omega \rho o s)$  entre mes mains r. Lorsque les machines  $(\mu \dot{\alpha} \gamma \gamma)$  furent mises en mouvement, elles firent tourner la roue qui broya les membres  $(\mu \dot{\epsilon} \lambda o s)$  de saint  $(\ddot{\alpha} \gamma)$  Isidore qui gémissait. Soudain le Sauveur  $(\Sigma)$  descendit du ciel avec (p, 24) Michel et Gabriel. Il referma le corps  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  pour la seconde fois. Il lui prit les membres et les mit à leur place. Il lui saisit la main. Il le ressuscita. Lorsque la foule vit le Sauveur  $(\Sigma)$  accompagné de ses anges  $(\ddot{\alpha} \gamma \gamma)$ , elle s'écria :  $\pi$  Il n'y a de dieu dans le ciel et sur la terre que le Dieu des chrétiens  $(\chi \rho)$ . Et le Sauveur  $(\Sigma)$  remonta aux cieux dans la gloire. Aussitôt le roi Dioclétien se leva du tribunal  $(\beta)$ , par crainte de la foule qui criait. Il baissa la tête et rentra au palais  $(\varpi \alpha \lambda)$  le cœur dans la tristesse (1).

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  apa Isidore se tenait au milieu de la foule, sain et sauf, sans avoir rien de mal. La foule était [lacune] (p. 25) dans cette ville  $(\varpi)$  visitant chaque jour les malades. Il chassait les esprits  $(\varpi \nu \varepsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$  impurs  $(\mathring{\alpha} \varkappa \acute{\alpha} \theta \alpha \rho \tau o \nu)$  au nom

<sup>(1)</sup> Littéralement : «il abaissa son cou». Le rencontre dans cette phrase entre MAKZ «cou» français ne peut rendre le jeu de mots que l'on et MAKZ «tristesse».

• 2 йпран йіс пехс ауш а псовіт йапа ісідшрос йобщѐ євох гітполіс тнрє • же оупрофитнс йтейноуте пе :— [а]уш а печсовіт [с]шк шапірро [алок]анаїанос [йапа ісі]ашрос [....]йнет[.....] ауш [....ев]ох [......] ме • йкоур ачтреусштй • [й]валё ачтреунау євох :— ауш пеукатнкореї йпалькаюс ємате нагрейпёро бужш ймос же алношс екщанка панйтеїге • йминще тнря напістеуе •  $\bar{e}^{(i)}$ пеїнахшраїос же іс :— йсекш йсш[оу] ййноуте [еу]тану ёте[й]оушщт й[...] йсещше  $\bar{u}$  [е  $\bar{u}$ ]оё ёщхе[...] тагооу[...] голш[с...] ероє[ treize lettres] (Fol. XIII, verso, р. [ $\bar{\kappa}$ 5]) [ал]каїос • пехач ййкатнгорос • же щіне йсшч йтетйейтя наї ёпеїма :—

ачоуфф йбі паїаволос мпєсмот ноукатнгорос і пєхач йпрро і же мн йтекмйтжовіс ай петоуєзсазив [є]тре рфме [єт]моуфф [пі]йоуте : [ау]ф ётмтре [лал]у йрфме [тау]е пран й[паї]галїлаїос [же іс] пейта [.....]смоу [......]ч :— птетр [апулон] йперп[є] йтейєкйоутє єч $\uparrow$ свф земперай же іс паі

du Christ. Il guérissait les aveugles et les boiteux au nom de Jésus-Christ. Et la renommée d'apa Isidore se répandit dans toute la ville  $(\varpi)$  qu'il était un prophète  $(\varpi\rho\circ\varphi\acute{\eta}\tau\eta s)$  de Dieu  $^{(2)}$ . Et sa renommée parvint jusqu'au roi Dioclétien [lacune] les sourds qui entendent et les aveugles qui voient. Et l'on accusait  $(\varkappa\alpha\tau\eta\gamma\circ\rho\varepsilon\tilde{\iota}\nu)$  fortement le juste  $(\delta \iota\varkappa\iota\circ s)$  auprès du roi, en disant : « Vraiment  $(\dot{\alpha}\lambda\eta)$ , si tu le laisses (agir) ainsi, la foule entière croira  $(\varpi\iota\sigma f\varepsilon\dot{\nu}-\varepsilon\iota\nu)$  en Jésus, le Nazaréen; elle abandonnera les dieux illustres que nous adorons et elle sera comme si [lucune] (p. 26) juste  $(\delta \iota\varkappa)$ . Il dit  $^{(3)}$  aux accusateurs  $(\varkappa\alpha\tau\dot{\eta}\gamma\circ\rho\circ s)$ : « Recherchez-le et amenez-le-moi en ce lieu».

Le démon (διάξολος), sous la forme d'un accusateur (κατ.), répondit au roi : cEst-ce que (μή) ta seigneurie n'a pas ordonné que l'on adore les dieux et que personne ne prononce le nom de ce Galiléen, (du nom de) Jésus, qui [lacune] du temple de tes dieux, qui enseigne le nom de Jésus que tu as ordonné de ne pas prononcer? Voici que plus de cinq cents hommes sont ses adeptes. Il

<sup>(1)</sup> e sur une autre lettre.

<sup>(2)</sup> On appelle prophète, chez les Coptes, les saints inspirés par Dieu : «Je ne prononce aucune parole que le Christ ne m'ait communi-

quéer. dit le plus fameux d'entre eux, Shenouté (voir J. Leipoldt, Schenute von Atripe, p. 56, n. 1).

<sup>(1)</sup> C'est le roi qui s'adresse aux accusateurs.

йтакоубегсагие бтйтауб пберай біс гоуо єфоу й бе йромб сооў беоуи броч бчкавнібі і брооу гйгійдаж йпластон (1) най бмбрб ладу йромб і бро яйп і мооў стмоў і бчсорй і мі-мій б б [гоуи б] вол мп [...] моо и [....] ноу [....] най [seize lettres] (Fol. XIV, recto, р.  $[\overline{\kappa z}]$ ) [...] птир оў  $[\overline{\kappa z}]$  поу  $[\overline{\kappa z}]$  пай  $[\overline{\kappa z}]$  пай

йтеүноү а пестратнаатнс ' єї євох гітмпрро ' ачвшк єпма йта палаволос хоос мпрро ' ачге єппетоуалв апа їсілшрос ейгмоос ' ёре апа самоуна пепрофитнс гмоос гагті[ч] мйоумні[ше] гйтекка[н]сіа : — : — [: — ] йтеуноу [а й]матої п[ш]рф євох [є]пмії[нще єт]сооў[г....]ба[іх vingt-cinq lettres] (Fol. XIV, verso, р.  $[\overline{\mathrm{KH}}]$ ) [..]ное ' епеу[єї]ре йщмоуне йще '  $\psi$ їс йршме гйтеунпе ' а петоуалв хі мпеклом гйоуєїрнін гамни : — ппетоуалв

les guide  $(\varkappa\alpha\theta\eta\gamma\tilde{\imath}\tilde{\imath}\sigma\theta\varkappa)$  par des paroles fallacieuses  $(\varpi\lambda\alpha\sigma\delta)$  que n'aime personne et que leur cœur écoute. Il trompe la foule par  $\pi$  [lacune] (p. 27) [lacune]. Aussitôt que le roi eut entendu ces (paroles) de la bouche du démon  $(\delta\iota\dot{\alpha}\mathcal{E}.)$ , il grinça des dents; il s'arracha les cheveux de la tète; il arpenta le terrain. Il donna cet ordre à un général  $(\sigma\delta)$  du nom de Tridémon, en disant:  $\sigma$  Prends avec toi trois cents soldats. Là où tu trouveras ce criminel  $(\dot{\alpha}\nu\delta\sigma\iota\sigma)$  d'Isidore et tous ceux [lacune] petits ou grands de les faire mourir.  $\sigma$ 

Aussitôt le général ( $\sigma l \rho$ .), quittant le roi, se rendit à l'endroit que le démon ( $\delta \iota \acute{\alpha} \mathcal{E}$ .) avait signalé au roi. Il trouva le saint apa Isidore assis; le prophète ( $\varpi \rho o \varphi$ .) apa Samuel était assis près de lui, avec une foule dans l'église ( $\dot{\varepsilon} \varkappa \lambda \eta \sigma \iota \acute{\alpha}$ ). Aussitôt les soldats fondirent sur la foule assemblée [lacune] (p. 28). Leur nombre était de huit cent neuf hommes. Les saints reçurent la couronne, en paix ( $\varepsilon i \rho$ .), ainsi soit-il ( $\dot{\alpha}$ .). Et ( $\delta \acute{\varepsilon}$ ) le saint apa Samuel et apa Isidore étaient étendus morts avec tous ceux que les soldats avaient tués.

де апа самоуна міїапа їсїдфрос $^{\circ}$  і неупнх. Євох бумооут міїнентанематої мооу $[\tau]$ оу тироу :—

ауш йтбүнөү йта прро нау броч . ачошйт бматб . ачоүбгсагиб бтрбүнөүжб напа їсїдшрос бгоун бүйгн йгомйт :— бчтрбүбінб ноуамраг[ $\epsilon$ ] мійоуламжатп . мі[ $\bar{n}$ ]оукййб [ $\bar{n}$ ]рїр . мі $\bar{n}$ [оу]-кйиб мі[ма]сб . и[.....] бвох[.....]й [dix-sept lettres] (Fol. XV, verso,

Après cela, le Seigneur se souvint du pacte  $(\delta\iota\alpha\theta\dot{\eta}\kappa\eta)$  qu'il avait conclu avec saint Isidore [lacune] fois et voici que le Sauveur  $(\Sigma)$  descendit aussitôt du ciel et vint vers le corps  $(\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha)$  du saint. Il dit : «Tu es bienheureux, Isidore, et (toi aussi) prophète  $(\varpi\rho\circ\varphi)$  Samuel. Venez vers moi, en ce lieu. Aussitôt ils se levèrent. Ils allèrent auprès du Sauveur  $(\Sigma)$ . Ils se prosternèrent à ses pieds. Le Sauveur  $(\Sigma)$  leur dit : «Allez à la ville  $(\varpi)$  [lacune] (les saints répondirent) (p, 2g): «Sois avec nous et nous mourrons pour ton saint nom». Et le Sauveur  $(\Sigma)$  s'en alla dans les villes  $(\varpi)$  et les autres contrées  $(\chi\dot{\omega}\rho\alpha)$  pour fortifier tous les saints qui allaient mourir pour son saint nom et les gens enfermés dans les prisons pour le nom de Jésus; car les ducs  $(\delta\dot{\omega}\dot{\omega}\dot{z})$  et les commandants  $(\dot{\eta}\gamma\varepsilon\mu\dot{\omega}\nu)$  persécutaient  $(\delta\iota\dot{\omega}\kappa\varepsilon\iota\nu)$  [lacune] se levèrent. Ils allèrent dans la ville  $(\varpi)$  où était le palais  $(\varpi\alpha\lambda)$ .

Aussitôt que le roi le vit, il fut grandement irrité. Il commanda de jeter

р.  $[\bar{\lambda}]$ )  $[\Pi\Pi\bar{e}]$ Тоуаав апа їсїдфрос єгоун єрос :— аутфк єтагн йгомій · йгйлабітфіі міїгісласе міїгіфе йелобле · фанте пөніі · міїпламхатії міійкіне моуг гіоусоп :— ауф а тагн єр оугобу · міі[0]уфн єре  $\Pi[K]$ фгт моуг [M]ппетоуа́х [AY]ф йере  $\Pi[\Pi\bar{e}]$ Тоуаав ф[AH]л йгоун [CPOC] :— [M]ППЕТОУАХВ [AY]Ф йере  $\Pi[\Pi\bar{e}]$ Тоуалв ф[AH]л йгоун [CPOC] :— [M]Теуно]У а  $\Pi[CФТНР OY]$ Ф[MIRĀ] [Vingt-sept lettres] тагн CM[OYR] гімпкфг $\overline{e}$  :— ачтіпобу фароч імпечагіслос ачвфк єгоун фароч ачёкепале іммоч : імпечка пкфг CM0 сейфхлеї нач :— апа самоўна де ачхісе імпечка пкфг CM0 нере M1 пай ствоноїх єоўой и[M]0 стпістеў[M]1 сейфроч · а[M]2 нере M2 пай ствоноїх єоўой и[M]3 стпістеў[M]4 гелоў наре [M]5 пай ствоноїх [M]6 гоўн [M]7 сейо, р. [M]7 хобіс нечолай імпетоулав [M]8 проўн єрос · [M]8 ноўмалу єманоўс єсолайсії імесфнре :—

:— ула уніне мисеєце пиелкеєс , ите[x] пиохол [n]еольіон  $\mathbf{x}$ є єбе иекеєс миецтууциорос ,  $\mathbf{x}$ е ісіумьос ,  $\mathbf{Q}$  ий исмот  $\mathbf{y}$ е ебе иекеєс миецтууциорос ,  $\mathbf{x}$ е ісіумьос ,  $\mathbf{Q}$  ий  $\mathbf{Q}$  и  $\mathbf{Q}$ 

apa Isidore dans une vache d'airain (1). Il fit apporter du bitume (2), de la poix, de la graisse de porc et de la graisse de bœuf (et l'on y jeta) (p. 30) le saint apa Isidore. On chauffa la vache d'airain avec des brindilles (?), de l'étoupe et du sarment jusqu'à ce que le soufre, la poix et les graisses se mélangèrent ensemble. Et la vache fut, jour et nuit, soumise à un feu qui brûlait le saint. Et celui-ci priait à l'intérieur. Aussitôt le Sauveur ( $\Sigma$ .) apparut avec Michel [lacune] la vache qui était chauffée par le feu. Il lui dépêcha son ange ( $\alpha \gamma \gamma$ .). (Celui-ci) s'en alla vers lui. Il le protégea ( $\alpha \kappa \pi \alpha \xi \epsilon \nu$ ) et ne permit pas que la flamme l'incommodât ( $\epsilon \nu o \chi \lambda \epsilon \nu$ ). Et apa Samuel, du haut du tribunal ( $\beta$ .), éleva la voix. Il bénit Dieu, disant : «Gloire à toi, mon Seigneur Jésus-Christ, qui protèges ( $\beta o h \theta \epsilon \iota \alpha$ ) tous ceux qui croient ( $\alpha \iota \sigma l \epsilon \nu \epsilon \nu \nu$ ) en toi ». Et était [lucune] (p. 31) le Seigneur a réchauffé ( $\beta \alpha \lambda \pi \epsilon \nu \nu$ ) en elle le saint, comme une bonne mère réchauffe ( $\beta \alpha \lambda \lambda$ .) ses enfants.

Le lendemain, le roi dit à ses soldats : «Allez reconnaître (ce que sont devenus) et en quel état sont les os de ce misérable (ταλ.) Isidore. Apportez-en

<sup>(1)</sup> Dans d'autres récits de martyre, la vache est appelée MACI, T. Voir W. E. Caum, Theological texts, p. 77, n. h.

<sup>(2)</sup> Ce mot ne m'est connu que sous la forme AMPH2E, BAPA2E en sa'idique; ÑBPE21 en bohaïrique (Peyron, Lexicon).

 $\bar{\mathbf{n}}[\mathbf{k}]$ нингіон [.....] пора[.....н]їм [dix-sept lettres  $\bar{\mathbf{n}}$ т $\epsilon$ ]р $\epsilon$   $\bar{\mathbf{n}}$ к $\epsilon$ сauос воо йтебүкй йнема[n]канон і йтагн йгомйт : жүзе еппетоүээв ісідфрос ечинж і еченкотк ечовю ёре течоіж піввоур ватечане і бвох же нере паптелой мілховіс скепале м-MOA , TARO[K] TALEME HELO MUHETH[M]MYA , TARO MUCAUIC-[ΤΕΥΕ] λλλλ λ9Τ[Φ]ΟΥΠ ΜΟ[....] ΠΜΠ[λΥ <math>λ9]ΕΪ ΕΧΠ[....] ΠΣ[trentedeux lettres] (Fol. XVI, verso, p. [AB]) [HOE] AY-KOOC HAY: - | A H]2AFIOC оуши писявах занау бпрро мппетпммая сухгератоу гіхшч з πεχλη με ετβεογ λτετηπένεε μμοί ειεπκοτκ . με ν τειολιιολ + mtoh nnakeec ayw agtwoyh (1) agei éboa 2nta2h n20mnt mne кшт пе : же петс $\omega$ с пе : пежау же петс $\omega$ с пе $\dot{\epsilon}$  : — ауш а п $\dot{p}$ р $\ddot{o}$ bok  $\underline{e}_{50}$ ah  $\underline{e}_{10}$ anaxxxioh shoahog  $\underline{h}$ ahine . Alo y uxoekc  $\underline{h}$ c XEIEOOY (2) MINEALELOAYYR THLOA .

les restes et jetez-les aux bêtes (Θηρ.) sauvages (κυνηγιόν) [lacune] r. Lorsque les bourreaux (κεσίωνάριος) eurent découvert la fosse (Ξήκη) (οù était) la machine  $(\mu \alpha \gamma \gamma)$  de la vache d'airain, ils trouvèrent saint Isidore couché : il s'était étendu pour dormir, la main gauche sous sa tête; car l'ange  $(\alpha\gamma\gamma)$  du Seigneur le protégeait ( $\sigma \varkappa \varepsilon \pi$ .). Ils s'en allèrent annoncer au roi et aux gens de sa suite [lacune] mais ( $\dot{\alpha}\lambda$ .) il se leva [lacune] avec eux il alla vers [lacune (p. 32) comme on leur avait dit. Lorsque le saint (αχ.) ouvrit les yeux, il aperçut le roi et les gens de sa suite debout auprès de lui. Il leur dit : «Pourquoi m'avez-vous réveillé, alors que je dormais? Cette heure m'a été donnée pour faire reposer mes os. Et il se leva. Il sortit de la vache d'airain : aucun mal ne l'avait touché. Le roi dit à ses grands : «Vraiment (ἀλη.), j'ai contemplé une foule de prodiges, mais je n'ai vu personne avoir une (telle) force en magie (μαγεία) [lacune] triomphe sur le second; celui qui bâtit ou celui qui démolit? " Ils dirent : "Celui qui démolit". Et le roi rentra, plein de honte, dans son palais (ωαλ.). Et le Seigneur Jésus sut glorifié avec tous ses saints.

<sup>(1)</sup> TWOY. — (2) Pour x1600Y.

ΜΠΠΑΣΑΝΑΪ ΝΕΡΕ ΤΠΟΛΙΟ ΤΗΡΟ ΟΥΦΟ ΕΦΜΟΘΕ ΜΠΕΧΟ ΑΛΑ ΝΕΥΡΕΟΤΕ 2ΗΤΫ ΜΠΑΙΚΑΟΤΗΡΙΟΝ ΜΠΡΡΟ :— :— 206 ΠΕ ΑΕ ΑΥ[...]Ε 2ΠΚΕΠΟ[...]ΑΥΤΑ[ΜΙΟ] ΠΙΙΠΙΟΘΕ ΠΌΘΕ ΘΡΕ ΘΙΚΟΝ ΠΤΕ]()- (Fol. WII, recto, p. [λΓ]) παροθίος ch² έροογ ' έρε πεσυμρε 2 Πεσσαμμρ ' 2 Πεκοογε αε αυτάμιο πενίζτος ξυτέσουν μπέχς το πέυτος :— αυτάμιστα α παιαβολός έρ πεςμόρε τις πέυτος το πέυτοτης ' Αναμακικό μαλιοκλημισίος πέχαν παν :—  $\mathbf{x}$ ε ετερογιστόριος ' αναμακικό θαλιοκλημισίος πέχαν παν :—  $\mathbf{x}$ ε ετερογιστόριος ' αναμακικό θαλιοκλημισίος πέχαν παρίκοτα πίθου ' 2 12 αταμακικό μπένου το πρρο ' εκικότα είχηπεκαι μεπκότα πίθον ' 2 12 αταμακικό μπένου το πορίκο πίθον ' 2 12 αταμακικό μπένου το πορίκο πίθον ' 2 12 αταμακικό πιθον το πορίκο πίθον ' 2 12 αταμακικό πιθον το πορίκο πίθον ' 2 12 αταμακικό πίθον το πορίκο πίθον πιθακικό πιθον ' 2 12 αταμακικό πιθον πίθον πιθακικό πιθον πίθον πιθακικό πιθον πίθον πιθακικό πιθον πίθον πιθον πίθον πίθον πίθον πίθον πίθον πίθον πίθον πίθον τεπιε είπες πέρον πίμα πορί πιλια[βολός  $\mathbf{x}$ ε πος τιπίρον τεπιε είπες ' πιδιρον τεπιε είπες ' τιπίρον τι

(Fol. XVII, verso, p.  $[\overline{\lambda}\overline{\lambda}]$ )  $[\tilde{\Pi}]$ теүнөү  $\lambda$  пр[p]о моүте еүстр $\tilde{\lambda}$ тнаа-

Après cela, toute la ville ( $\varpi$ .) voulut servir le Christ; mais ( $\grave{\alpha}\lambda$ .) elle eut peur du tribunal (διαασίήριον) du roi. Et (δέ) quelques-uns [lacune] ils imaginèrent des tablettes sur lesquelles ils peignirent des images (εἰκών) de (p. 33) la Vierge ( $\varpi \alpha \rho \theta \dot{\epsilon} \nu o s$ ), son enfant sur ses bras. D'autres fabriquèrent des croix (σίανρός) pour rendre gloire au Christ Jésus. Après cela, le démon (διάε.) prit la forme d'un général (σίρ.) perse. Il alla vers Dioclétien et lui dit :  $\alpha$  Pourquoi,  $\delta$  ( $\check{\omega}$ ) roi, es-tu couché sur un lit d'or et d'argent et abandonnes-tu tes dieux [lacune] les gens de la ville ( $\varpi$ .) qui adorent d'autres dieux étrangers et abandonnent tes dieux qui sont comme des morts dans les tombes ( $\tau \acute{\alpha} \not \rhd o s$ ). Ils ont fabriqué des tablettes de bois sur lesquelles est peinte l'image (εἰκών) de cette trompeuse ( $\varpi \lambda \acute{\alpha} \nu o s$ ) Marie et aussi des croix ( $\sigma$ iα.) qu'ils ont mises à l'intérieur de leur demeure pour les adorer comme des dieux. Le roi lui dit :  $\alpha$  Comment ( $\varpi \widetilde{\omega} s$ ) saurais-je que [lacune] ces paroles [lacune]  $\alpha$ . Le démon (διάε.) lui dit :  $\alpha$  Envoie [lacune]  $\alpha$ .

(Page 34.) Aussitôt le roi appela un général  $(\sigma I \rho.)$  dont le nom était Amanti : c'était un très grand athée; car  $(\gamma \acute{\alpha} \rho)$  le sens d'Amanti est apa Démon

<sup>(1)</sup> La panse de ce ф est grossièrement rehaussée d'un trait en couleur.

тис епечран пе аманті : еуатноуте емате пе : нівша гар на-MAHTÎ DE ADA AEMOHÎOH: — DEXE DÎPO HAY XE XI NAK  $\overline{D}$ CAQ $\overline{Q}$  $\tilde{\Pi}$   $\Pi$   $\tilde{\textbf{G}}$   $\tilde{\textbf{G}}$  ω]τεκο :—  $[\vec{n}]$ τερεσει  $[\ldots]$  Μπρ $[po\ldots]$   $\vec{\lambda}$  [dix-huit lettres  $[\lambda q]$ ΜΟΘΟΘΕ 210Η ΠΠΕΜΑΤΟΙ ΑΥΜΟΥΟΙΤ ΠΤΠΟΛΙΟ ΤΗΡΕ ΡΟΜΕ ΙΙΙΜ ΠΤΑΥ26 ετικών τις <del>τ</del>ος υτολυ ενεληί, ελολώως ηγλ τως νολτε γλνοхоу епефтеко : еуеїре йсьфя йф ${f G}$  йрфме ьуф йзїкфи $^{(2)}$  мйнеcfoc · πτλγεξ ερδογ λγροκεογ : — ερλί Δε επτεγώμ ξτώμλη а пехс вык егоун спештеко · ф[ане]тотп[trente-deux lettres] (Fol. XVIII, recto, p.  $[\overline{\lambda \varepsilon}]$ ) as minerprote anok he is is next higher minonте : пейта пеганомос про ебиеппеноой тибой, етвенес вос · мінбігікші єтвинти: — лошой бе гупомие · таре тетікли-POHOMEL HOYOHZ WACHES . SHIMHILLDO, HHMUHAC: - HLOON YE THPOY AYPROTE ETBERNOG HOYOCH HTAYHAY EPOP :— [a]YOYOQB Therefore the standard of the standard process and the standard proces тисвтит емоу ежмпекран етоулав :- ауш а пситне ніве σεούν εψμελεο ελχώ ψωος , χε χι πητή πολιμ<u>ν</u> ελούννα γλώ

 $(\delta \alpha \iota \mu \acute{o} \nu \iota o \nu)^{(3)}$ . Le roi lui dit : «Prends avec toi sept mille soldats et parcours toute la ville  $(\varpi)$  [lacune]». Il marcha devant les soldats. Ils parcoururent la ville  $(\varpi)$  entière. Tout homme que l'on trouvait avec une image  $(\varepsilon i \varkappa)$  ou une croix  $(\sigma \imath \alpha)$  dans sa maison, qu'il adorait comme  $(\omega s)$  Dieu, était jeté en prison. Il y eut huit cents hommes. Et les images  $(\varepsilon i \varkappa)$  et les croix  $(\sigma \imath \alpha)$  que l'on trouvait étaient brûlées.

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  cette nuit-là, le Christ entra dans la prison vers les (gens) enfermés [lacune] (p. 35): ~Ne craignez pas. Je suis Jésus, le Christ, fils de Dieu, celui contre qui le roi impie  $(\alpha v)$  a suscité toutes ces souffrances, contre ces croix  $(\sigma 7\alpha)$  et ces images  $(\varepsilon ix)$ . Enfin  $(\lambda o \iota \pi \delta v)$ , persévérez  $(\dot{v}\pi o \mu \dot{\varepsilon} v \varepsilon \iota v)$ , afin que vous héritiez  $(\varkappa \lambda \eta \rho \circ v \circ \mu \varepsilon \tilde{\iota} v)$  de la vie éternelle, dans le royaume des cieux. Tor  $(\delta \dot{\varepsilon})$  tous avaient peur à cause de la grande clarté qu'ils voyaient sur lui. Ils répondirent ensemble, d'une seule voix, en disant : [lacune]  $\tau \delta$   $(\tilde{\omega})$  Seigneur,

<sup>(1) 20 5.</sup> 

³) sĩκῶĩ.

<sup>(3)</sup> L'étymologie que donne le narrateur copte

est exacte : car Amanti est un nom copte forgé sur antite : antite, qui signifie «enfer, in-

fernal.

аухі мпеппа йтмптмартурос і аусмоу еноуте (1) йтпе :— ауш пехе пховіс пау хе тетйоушці еканроно[меі] йнагавос[йте]пкосмос [є]гоує єна[тпє :— ] йтооу де [пехау] хе пх[овіс й]ток [quinze lettres] (Fol. WIII, verso, р.  $[\overline{\lambda \varsigma}]$ ) сенавша євоа йсетако і ала йагаоон мпкаг гмпросоуовіці не і патпе де і гйнаттако не щаенег і теноуєщі бубуноу ноушт гемпнії мпеквішт і єгоує оущо йромпе гіхмпкаг і пехач нау йві псштір хе тетйсєвтют ємоу є[х]мпаран і — [пех]ау хе се тш[..а]уш пенхо[єїс] йтере [йсш]тір єїме [....] оугнт [....] тіроу[......]

nous sommes prêts à mourir pour ton saint nom r. Et le Sauveur  $(\Sigma)$  souffla sur leur visage, en disant : «Recevez un esprit  $(\varpi v)$  saint  $^{(2)}$  ». Et ils requrent l'esprit  $(\varpi v)$  du martyre  $(\mu \dot{\alpha} \rho \tau v s)$  et ils bénirent le Dieu du ciel. Le Seigneur leur dit : «Voulez-vous hériter  $(\varkappa \lambda \eta \rho)$  des biens  $(\dot{\alpha} \gamma \alpha \theta \delta s)$  de ce monde  $(\varkappa \delta \sigma \mu o s)$  plutôt que de ceux du ciel? ». Et eux de dire : «Seigneur, tu [lacune] (p. 36). Ils usent et perdent. Les biens  $(\dot{\alpha} \gamma)$  de la terre sont passagers; mais  $(\delta \dot{s})$  ceux du ciel ne périront jamais. Nous préférons demeurer une seule heure dans la maison de ton Père plutôt que mille ans sur la terre  $^{(3)}$ .  $^{n}$  Le Sauveur  $(\Sigma)$  leur dit : «Êtes-vous prêts à mourir pour mon nom?  $^{n}$ . Ils dirent : «Oui [lacune] et notre Seigneur  $^{n}$ . Lorsque le Sauveur  $(\Sigma)$  sut [lacune].

Les saints suivirent le Sauveur ( $\Sigma$ .). Tout à coup les portes de la prison s'ouvrirent les unes après les autres. Ils sortirent de la prison. Michel et Gabriel marchaient avec eux. Les anges ( $\check{\alpha}\gamma\gamma$ .) chantaient ( $\psi\check{\alpha}\lambda\lambda\varepsilon\iota\nu$ ) devant eux et les saints répondaient tous : «Alleluia!». Ils vinrent sur les places ( $\varpi\lambda\alpha$ - $\tau\varepsilon\tilde{\iota}\alpha$ ) de la ville ( $\varpi$ .); ils allèrent vers les gardiens et les geôliers ( $\varpi\dot{\iota}\lambda\eta$ ); et ceux-ci eurent peur; (p. 37) ils ne purent bouger. Leur langue également

<sup>(</sup>I) nhre.

gile selon saint Jean, xx, 22.

<sup>(2)</sup> Ce passage semble être inspiré de l'Évan-

<sup>(5)</sup> Psaume LXXXIV, 11.

devint muette, ils ne purent parler. Ils arrivèrent au bout de la ville  $(\varpi)$  vers la vallée (?) où le roi avait fait périr trois cents martyrs  $(\mu\alpha\rho)$ . Ils s'assirent et chantèrent  $(\psi\dot{\alpha}\lambda\lambda\varepsilon\omega)$  jusqu'au lever du jour. Et  $(\delta\dot{\varepsilon})$  le Sauveur  $(\Sigma)$  partit vers d'autres contrées  $(\chi\dot{\omega}\rho\alpha)$ , à cause des autres martyrs  $(\mu\alpha\rho)$  qu'on avait emprisonnés pour son saint nom.

Le démon  $(\delta\iota\dot{\alpha}\mathcal{E}.)$  s'en alla vers Dioclétien; il lui dit : « Mon seigneur le roi, pourquoi as-tu peur et ne sors-tu pas? Mais  $(\dot{\alpha}\lambda.)$  tout le monde méprise  $(\varkappa\alpha\tau\alpha\mathcal{P}\rho\circ\nu\varepsilon\tilde{\iota}\nu)$  ta grandeur!» Le roi lui dit : « Quelle parole m'annonces-tu? ». Il lui répondit : « Ceux qui dinent à ta table  $(\tau\rho\dot{\alpha}\pi\varepsilon\xi\alpha)$ , qui ont reçu des annones  $(\dot{\alpha}\nu\nu\tilde{\omega}\nu\alpha)$ , te méprisent ». Le roi lui dit : « Qui sont-ils? ». Le démon  $(\delta\iota\dot{\alpha}\mathcal{E}.)$  lui dit : « Ce sont ceux qui gardent (p. 38) la ville  $(\varpi.)$  et les geòliers qui ont reçu l'argent  $(\chi\rho\tilde{\eta}\mu\alpha)$  des gens jetés en prison pour les images  $(\varepsilon\iota\varkappa.)$  et les croix  $(\sigma\iota\alpha.)$ . Ils sont sortis. Et voici qu'ils marchent dans la ville  $(\varpi.)$ , en disant que tes dieux ne sont pas des dieux. » Aussitôt le roi se mit en colère contre les geòliers et les gardiens de la ville  $(\varpi.)$ . A la fin  $(\lambda o\iota\pi\delta\nu)$  il les fit quérir [lacune]. «Par le salut de mes dieux! si vous ne me dites pas la vérité,

<sup>1</sup> POEIC.

йтме , еймон фиялі йтеличне йлм [...] ві[.....]

je vous ferai périr et je vous écorcherai la peau vive. Pourquoi avez-vous reçu de l'argent  $(\chi\rho\tilde{n}\mu\alpha)$  de la main de ces gens et les avez-vous relàchés? n Ils lui répondirent : n Par le salut des dieux illustres! personne parmi nous n'a agi ainsi n. Il leur dit de nouveau : n Dites-moi la vérité, sinon je vous trancherai la tête  $\lceil lacune \rceil n$ .

Les gardiens lui dirent (p. 39): « Seigneur notre roi, il nous advint que lorsque nous eùmes fermé les portes de la prison, nous mangeâmes un pain. Et  $(\delta \dot{\epsilon})$  lorsque nous eùmes diné, nous nous couchâmes. A minuit, des hommes lumineux se tinrent au milieu de la prison. Leur visage jetait des rayons de lumière. Aussitôt l'un d'eux parla aux gens enfermés; la foule emprisonnée se leva et suivit les hommes lumineux. Les portes s'ouvrirent. Ils sortirent ensemble. Et  $(\delta \dot{\epsilon})$  nous, nous sortimes sans les voir. Mais  $(\dot{\alpha}\lambda)$  le sommeil s'était appesanti sur nous. Nous devinmes durs comme des pierres; on ne put nous bouger; nos corps  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  étaient lourds comme sept sacs de sable. Voilà, Seigneur le roi, ce qui nous advint. Le roi leur dit : « Vraiment  $(\dot{\alpha}\lambda n)$ , si vous mentez [lacune] (p. 40) à leur nez ». Aussitôt le roi appela Amanti. Il lui

йпооү · пі†наї птесфрагіс етгемпехс : — ауш а ппетоуалв ісільрос · ерійпнує мпепла (Fol. XXII, recto, p. [мг]) енечейгнтч тестеме де неспаракалеї ммоч · хё ёчеталоє песгал ауш ачхшг ероч ачоухлі птеупоу · ёне філіппос гар пе печран · а пінре дни · āмагте птечноу · ачтоупосч ёчхш ммос · хе еїс гннте акоухлі мперкотк ёбрпове · хе пне пефооу ёнаї фільтекер те[к] - хе піл[ї] · алла фоушц етректамої хе пта пекеїшт ерійове ноунхе оу пептиц птачтагок : — пехе пінре дни · хе анок фільтамок егив пім · ауш хё ётвеоу мпіоуем ерште гітамалу лоїпон асщипе птероухпої ёпеїкосмос · етмег паупеї (sic) піруче · ачеї дерт ха пасішт хі поунрі · м[й] гійоє ік [мій] гійсфіроуче · ачеї дегоу піроче · ачеї дегоу піроче · ачеї дегорії піроче · мій зійоє ік [мій] гійсфіроуче · ачеї дегоу піроче · ачеї дегоу піроче · ачеї дегорії піроче · мій зійоє ік [мій] гійсфіроуче · ачеї дегорії піроче · ачеї [сефанос єтмоуг ачоуштій евох поуюусі і мпаполашна ачеї тоотч єпефанос єтмоуг ачоуштій евох поуюусі і мпаполашна ачеї тоотч єпефанос єтмоуг

sois donc digne aujourd'hui! Donne-moi le sceau  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma is)$  qui est dans le Christ (1). 7 Saint Isidore s'émerveilla de l'esprit  $(\varpi v)$  (p. 43) qui était en lui. Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  la femme le priait  $(\varpi \alpha \rho \alpha \kappa \alpha \lambda \tilde{\varepsilon} \tilde{v})$  en disant : « Guéris mon mari ». Et il toucha celui-ci; il guérit sur l'heure Philippe, car  $(\gamma \dot{\alpha} \rho)$  tel était son nom. Quant au petit enfant, il lui saisit la main, le souleva, en disant : « Te voilà sauvé! Ne retourne pas dans le péché, sinon le mal reviendra sur toi. 7 Apa Isidore dit au petit enfant : « Tu n'as pas encore fait ce que tu me dis. Mais  $(\dot{\alpha}\lambda)$  je veux que tu m'apprennes comment ton père a péché et quel est le commandement qu'il t'a adressé. 7 Le petit enfant dit : « Je te raconterai moimême tout et te dirai pourquoi je n'ai pas bu du lait de ma mère. Au reste  $(\lambda \omega \pi \dot{\omega} v)$ , il arriva que lorsqu'on me fit naître en ce monde  $(\varkappa \dot{\omega} \tau \mu \sigma)$  rempli de chagrins  $(\lambda \dot{\omega} \pi \eta)$  et d'épreuves (2), mon père prit du vin, du pain et de

chagrins et de gémissements» (voir aussi A. Z., 1900, XXXVIII, 59). Au ciel, au contraire, s'enfuiront la tristesse, la douleur et les gémissements: пма ийтоп... йтачпот свох йгнт йог пемкаг йгнт мйтахупн мйпахуагом (Vie des saints Maxime et Domèce, dans le Bulletin de l'Institut français, 1916, t. XIII, р. 114); има йтачпот йог пемкаг йгнт etc... гйотехны йтпе

<sup>(1)</sup> Le sceau est le synonyme habituel de baptême.

<sup>(2)</sup> Une épitaphe du Musée du Caire cataloguée par M. W. E. Crum (Coptic Monuments, n° 8321) et transcrite par É. Galtier (dans le Bulletin de l'Institut français d'archéologie, 1906, t. V, p. 112) donne presque la même formule : ω ΦΒΙΟΣ ΕΠΙΚΟΣΜΟΣ ΕΤΜΕΣ ΠΑΥΠΗ 21Α
ΦΕΙΟΣ ΕΠΙΚΟΣΜΟΣ ΕΤΜΕΣ ΠΑΥΠΗ 21Α
ΦΕΙΟΣ Μπό la vie de ce monde est pleine de

ачёфпире йен практос їсідшрос мпепіл етхорй-(Fol. XXIII, recto, р. м $[\bar{\epsilon}]$ ) ген ріміфире фим :— пехач же оуме те алифис же пе-

l'encens (1). Il entra dans le temple de ses dieux (p. 44). Il offrit (2) un sacrifice  $(\Im \upsilon \sigma i \alpha)$  à Apollon. Il parvint jusqu'à la lampe  $(\Im \alpha \upsilon \delta s)$  qui brûlait devant l'idole  $(\varepsilon i \delta \omega \lambda \delta \upsilon)$ . Il prit de l'huile pour notre demeure, comme  $(\dot{\omega}s)$  pour être béni des dieux abominables. Il oignit les seuils et les piliers  $(\sigma l \alpha \theta \mu \delta s)$  de notre demeure. Ma mère elle-même prit de cette huile exécrable; elle s'en oignit les seins, comme  $(\dot{\omega}s)$  si c'était une bénédiction. Et lorsque ma mère en eut mis sur ses seins [lacune] elle me tint le nez: j'avançai la bouche et je ne (pus) prendre son sein, car un esprit  $(\varpi \upsilon)$  de Dieu habitait en moi. Or j'étais né le vingt-cinq de Pachons. Maintenant,  $\delta$   $(\check{\omega})$  saint Isidore, ne détourne pas ton visage de ton serviteur; mais  $(\dot{\alpha}\lambda)$  accorde-moi le baptème  $(\beta \dot{\alpha}\pi - \tau \iota \sigma \mu \alpha)$  des chrétiens  $(\chi \rho)$ . Mes parents ne sont pas des païens  $(\xi \lambda \lambda \eta \upsilon)$  et ils ne connaissent pas Dieu.

Saint  $(\ddot{\alpha}\gamma.)$  Isidore s'émerveilla de l'esprit  $(\varpi v.)$  qui guidait  $(\chi o \rho \eta \gamma \epsilon \tilde{\iota} v)$  (p. 45) le petit enfant. Il dit : ~En vérité  $(\dot{\alpha}\lambda\eta.)$ , l'esprit  $(\varpi v.)$  souffle où il

(Annales du Service, 1903, t. IV, p. 163). Il serait facile de multiplier les exemples, car cette pensée revient fréquemment sous la plume des auteurs coptes. Ne serait-elle pas une réminiscence biblique tirée d'Isaïe (chap. xxxv, v. 10): ήξουσιν εἰς Σιῶν μετ' εὐφροσύνη, καὶ εὐφροσύνη αἰώνος ὑπὲρ κεφαλῆς αὐτῶν ἐπὶ γὰρ τῆς κεφαλῆς αὐτῶν αἰνεσις καὶ ἀγαλλίαμα, καὶ εὐφροσύνη καταλήψεται αὐτούς, ἀπέδρα ὀδύνη

καὶ λύπη καὶ σῖενας μός «ils viendront en Sion avec des cris de joie. Une allégresse éternelle couronnera leur tête. La louange, la joie et l'allégresse seront leur partage; la douleur, le chagrin et le gémissement s'enfuiront.»

(1) Le texte copte donne le mot c+noyue, qui a le sens général de «bonne odeur, parfum».

(2) Litt.: «il répandit».

 $\vec{n}$   $\vec{n}$ 

тавок езоли фацью ще пиедоляв тих істяфос . иехал иза та профие у техаров е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов техаров е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов техаров е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов техаров е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у профос ези $[\cdots]$  изоли еперехности у старов е мищехни у

veut (2). Il est encore écrit que le Seigneur choisit ses saints et les prend dès le ventre de leur mère (3). 7 Aussitôt saint ( $\alpha \gamma$ .) Isidore prit de lui un ustensile ( $\sigma \kappa \epsilon \tilde{\nu} \sigma s$ ) neuf et de l'eau. Il tourna la tête du côté de l'Orient ( $\alpha \nu \alpha \tau o \lambda \dot{\eta}$ ) et prononça la prière de l'Évangile ( $\epsilon \dot{\nu} \alpha \gamma \gamma \dot{\epsilon} \lambda \iota o \nu$ ) (4) sur l'eau. Il répandit celle-ci sur eux et les fit chrétiens ( $\chi \rho$ .). Aussitôt le petit enfant mit en bouche le sein de sa mère et téta. Le petit enfant lui dit :  $\alpha$  Souviens-toi de nous,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) saint, dans le royaume du Christ 7. Apa Isidore lui dit :  $\alpha$  Quel est ton nom, afin que je ne cesse de me rappeler ton souvenir? — Jean, dit-il, est mon nom. 7 Apa Isidore lui dit :  $\alpha$  (Je ferai) (p. 46) qu'on prononce ( $\partial \nu o \mu \dot{\alpha} \dot{\epsilon} \epsilon \nu \nu$ ) ton nom au milieu de tous les saints. Et vous serez saints suivant la parole du Seigneur et vous irez au tribunal ( $\beta$ .) devant le roi. Vous le confesserez ( $\delta \mu o \lambda o \gamma \epsilon \bar{\iota} \nu$ ) et vous recevrez la couronne du martyre ( $\mu \dot{\alpha} \rho$ .). Vous vous reposerez avec tous les saints éternellement, ainsi soit-il ( $\dot{\alpha} \mu$ .).  $\gamma$ 

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  il arriva qu'après cela, le roi s'assit sur les [lacune d'un mot], à l'intérieur du théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha \tau \rho o \nu)$  parce que le temple de ses dieux avait été mis

<sup>(1)</sup> Y de cyase en surcharge de 1.

<sup>(2)</sup> Jean, 111, 8.

<sup>(3)</sup> Ecclésiastique, XLIX, 7.

<sup>(4)</sup> C'est-à-dire le Pater.

же  $\omega$  прро натсооүй і йта наїаволос сфрм і мпечент і етвеоу акеїще йнеїатнове еграї екк $\omega$  ёвол йнейтаурнове і йгкріне ан мійган мме і пеже прро йапа їсїдфрос і же ексооүн тфії  $\omega$  паномос (Fol. XXIV, recto, р. [мz]) мфауарос і мнтеї мпатекмоу генйавіж і— пеже апа їсідфрос нач і же тййооу йсамекноуте ёйтоу наї ёпеїма і ауф кнаєїме етме ёвол гітоотоу і— апок гфії епфії ауф же мпоужівол і фій пістеує єрооу і—

йтеўноў а прро буєзсазие йнеоўння стреўсіне йнейоўте такоў еперемуро у адраж йы неоўння адуше йтпафе фим сезмпрамир йтечмару і пеха наў йы апа ісідфрос хе етвеоў мпетіейтоў троў і йсехе тме зюўсоп і апа ісідфрос хе базератоў (1) мінфре фим сезмпрамир йтечмару і пеха наў йы апа ісідфрос хе адкат печро запаў ётесзіме йтачвантіхе ммос мінесзаі буазератоў (1) мінфре фим же еіхерок йток ф йф[н]ре фим $[\dots]$  запир $[\dots]$  пн й $[\dots]$  ср $[\dots]$  (Fol. XXIV, verso, no du

au pillage. Saint Isidore entra jusque vers le roi. Il lui dit :  $\alpha$   $\hat{O}$  ( $\tilde{\omega}$ ) roi ignorant, dont le démon ( $\delta\iota\dot{\alpha}\mathcal{E}$ .) a perdu le cœur, pourquoi as-tu suspendu ces innocents et as-tu laissé ceux qui ont péché? (Pourquoi) ne prononces-tu pas ( $\varkappa\rho\iota\nu\varepsilon\iota\nu$ ) un jugement équitable? Le roi dit à apa Isidore :  $\alpha$  D'où le sais-tu, bavard ( $\alpha$ ) (p. 47), impie ( $\alpha$ ). (Dis-le), sinon ( $\alpha$ ) tu mourras de ma main. — Envoie chercher, dit Isidore, tes dieux pour les amener en cet endroit; et par eux tu connaîtras la vérité. Moi-même, lorsque je saurai la vérité (et que je saurai) qu'ils ne mentent pas, je croirai ( $\alpha$ )  $\alpha$ ) en eux.  $\alpha$ 

Aussitôt le roi commanda aux prêtres d'apporter les dieux au théâtre  $(\Im \acute{e}\alpha)$ . Et les prêtres s'en allèrent. Ils apportèrent au théâtre  $(\Im \acute{e}\alpha)$  la moitié des idoles  $(\imath \acute{e}i\delta\omega\lambda o\nu)$ . Apa Isidore leur dit : «Pourquoi ne les apportez-vous pas tous? Ils auraient dit ensemble la vérité.» Et apa Isidore tourna la tète. Il aperçut la femme qu'il avait baptisée  $(\beta\alpha\pi li \acute{e}\imath\nu)$  avec son époux qui se tenaient debout, et le petit enfant sur les bras de sa mère. Apa Isidore dit au petit enfant : «Petit enfant, monte, toi [lacune] (p. 48). Est-ce que  $(\mu\acute{n})$  tu n'as pas ta mère? Entre dans le temple du roi. Dis à ses dieux : Le serviteur

Bulletin, t. XIV.

<sup>(1)</sup> Y de GYA26 en surcharge de 1.

cahier F, p. MH) NH P HTGKMAAY BOK GOOTH GHPHG MHPPO AXIC πηθαιιούτε , πε αμούτε εδωτή μει μέψεγν ψηθές πε των τηνού амнітії епеобалрон і етвеоумитмитре ессоутфи егоун енехс йтеуноу а пфире фин сі спесит амизамир йтечмаау : ачвак езоли еперие инеаполте , еажа имос ишчалои , же α[ΜΟ]ΥΤΕ ΕΡωτή [ήσι] πεμέλα [μίς με]χς . Χε [τω]ολη ε[μεθενже]он: — нтеуноу а ніжфаон вобоу епеснт зіхніеувасіс · же йере пархаггелос гавічна дійкеї йсфор :- аумоофё мінфінре ΨΗΜ · Άλδι Μυμσυίος ιζισώδος · Άλθωμε ελάδεδυτολ ελεφαύτ εμτς πταμοφαςίς , μέχε ιςινώλος πυετολώτ , χε 4ταρκο υмфтй миноуте і йтачтаміо йтпе мінказ і стрётётйтамої і же μεϊρωμέ ετλώε εγγλι · πτοογ (Fol. XXV, recto, p. ΜΘ) λγωλ πράε · жінмі $\overline{\mathbf{m}}_{\mathbf{A}\mathbf{H}}^{(\mathrm{sic})}:$ — аухіфкак ёвох глоугрооу поуфт бүжф мілос же  $\overline{\mathsf{MMOH}}^{(1)}$  axxa sübwükhme ne ülaybuyı, axbok esbai ekhme . мінівфолд :— йтере ммініфе сетм наі гйрфоу ййстоуфт ау-ΧΙΦΚΎΚ ΕΊΡΟΥ ΕΠΎΡΟ ΕΥΧΌ ΜΜΟΟ ' ΧΕ ΆΛΗΘΟΕ ΜΠΕΚΚΆ ΠΕΙΡΌΜΕ СВОД · ТЕППАРФКІ ММОК · МППЕКНІ ТНРЯ :-- ПТЕУПОУ А ПРРО

du Christ vous appelle. Levez-vous et allez au théâtre  $(\Im \acute{e}\alpha.)$  afin de témoigner pour le Christ.

Aussitôt le petit enfant descendit des bras de sa mère. Il entra dans le temple de ses dieux et dit aux idoles ( $\tilde{\imath}\tilde{\iota}\tilde{\iota}\tilde{\iota}$ .): "Le serviteur du Christ vous appelle. Levez-vous et allez au théâtre ( $\mathfrak{S}\dot{\epsilon}\alpha$ .)." Aussitôt les idoles ( $\tilde{\epsilon}i\tilde{\iota}\tilde{\iota}$ .) descendirent de leur socle ( $\beta\dot{\alpha}\sigma\iota s$ ); l'archange ( $\dot{\alpha}\rho\chi\dot{\alpha}\gamma\gamma\varepsilon\lambda\sigma s$ ) Gabriel était derrière elles. Elles marchèrent avec le petit enfant et vinrent vers saint ( $\ddot{\alpha}\gamma$ .) Isidore. Elles se tinrent debout pour entendre la sentence ( $\dot{\alpha}\pi\dot{\sigma}\varphi\alpha\sigma\iota s$ ). Isidore dit aux statues: "Je vous adjure par Dieu, qui a créé le ciel et la terre, de m'annoncer si les hommes qui ont été suspendus (p. 49) ont commis oui ou non des sacrilèges". Elles s'écrièrent toutes d'une seule voix, en disant: "Non, mais ( $\dot{\alpha}\lambda$ .) ce sont les Égyptiens qui ont agi ainsi. Ils sont partis en Égypte avec leur butin." Lorsque les foules entendirent ces paroles de la bouche des statues, elles crièrent au roi, disant: "En vérité ( $\dot{\alpha}\lambda$ .), ne laisse pas ces hommes s'en aller. Nous te brûlerons avec toute ta maison." Aussitôt le roi

<sup>&</sup>lt;sup>д)</sup> ймо<sup>т</sup>,

ерготе зака проме свох суаще сгра :— пеже апа їсїдорос мпрро за акхіщіпе теноу пани оуєгсагиє на тасїрє поусове мпекмто євох затмнте мпеїмницё тиря :— пеже прро же фоуєгсагие на пеже ла їсїдорос пійстоуют за фоуєгсагие на сітарко ммоті мпран мпех же єрє поуа поух нат[о]оун єжм[пе]оуння [птетимо]оут[оу з] пте[уноу а пе]- (Fol. XV, verso, р. п) тоуют тооун єжписоуння єтоуомоб

йтере ммнное илу епентачоюпе духіфкак ёвол гйоуное йгероу ' же мй йоуте гйтпе ' мйгіхмпкаг ' еїмнтеї пйоуте йиехристілнос ' пноуте йапа ісідфрос ' плайн он пеже пгатнос мпірю же еїс тпафе йнекйоуте [...] еумбо[ фе еулге] ратоу [....] міп[ [ ] еумбо[ фе еулге] ратоу [ ] его [ его [ ] его [ ] его [ его [ ] его [ его [ его [ ] его [ его [ ] его [ его [

eut peur; il délivra les gens suspendus. Apa Isidore dit au roi : « Tu as été confondu aujourd'hui; toutefois  $(\varpi \lambda \acute{n} \nu)$ , ordonne-moi de tourner d'autres en dérision devant toi, en présence de toute la foule ». Le roi lui dit : « Je te l'ordonne ». Apa Isidore dit aux statues : « Je vous commande et je vous adjure au nom du Christ, que chacune de vous se lève contre les prêtres et les tue! ». Aussitôt (p. 50) les statues, s'étant levées contre les prêtres qui les servaient, les tuèrent.

Lorsque les foules virent ce qui était arrivé, elles s'écrièrent d'une seule voix : «Il n'y a d'autre dieu dans le ciel et sur la terre que (εἰμήτι) le Dieu des chrétiens (χρ.), le Dieu d'apa Isidore r. De nouveau (πάλιν) le saint (ἄχ.) parla au roi : «Voilà que la moitié de tes dieux [lacune]. Je leur ordonnerai encore d'aller à leur place, par ordre du Christ. » Et apa Isidore dit aux statues : «Par la puissance et la permission (ἐξουσία) de Celui qui vous a amenées en cet endroit, retournez de nouveau d'où l'on vous a tirées ». Et aussitôt les statues s'en allèrent à leur place (pendant que) l'autre moitié se tenait sans pouvoir marcher. Le roi ordonna aussi d'apporter les autres (p. 51) pour les livrer

(Fol. XIVI, recto, р.  $[\overline{\text{па}}]$ ) пкесеепе йсехітоу ёпеумаг йоунов йфіпе :— пеже їсїдфрос мпрро же акхїфіпе зауф кнажіфіпе он текафё ёпенюуте натюм :—:—

мійсанаї а тесзіме міпёсзаі : Жіщкак ёвоа же апоп зйхрнстіапос паррнсіа :— ауш а піднре щни : ечзімпесзамнр оуши пршч пежач імпрро : же анок оухрнстіанос : мійпасішт мійтамаау (1) :— ауш (2) а пкемійт $\psi$ іс (3) пршме йта прро ащтоу (4) бзраі йтаобібе мійпе йтаущолі аухіщкак (5) євоа же анон зихрнстіайос паррнсіа :— йтеуноу а прро келеує етреучі йтеуапе (6) : аужшк євоа йтеумартуріа (7) : зйоубірнин йтеппоуте замни :—:—

λύω λ πρρό ουθέςλειε · ετρευέωτ $[\bar{\mathbf{g}}]$  Μπ]κελ $[\Pi\lambda]$  ιζι]λωρ $[\mathbf{oc}]$  ΝΜ]-μλυ $^{(8)}$   $[\lambda]$  ·  $\Pi$ ] cω $[\mathbf{thp}]$  λε $^{(9)}$   $[\mathbf{Fol}]$  ΧΧVI, verso,  $\mathbf{p}$ .  $[\Pi]\bar{\mathbf{g}}$   $[\bar{\mathbf{c}}]$  ει έβολ είτπε λατούμες λπλ ιζιλωρός έβολ είπετμοούτ  $^{(10)}$  :— πέχλα πλα χε

à une grande confusion. Isidore dit au roi : « Tu as été confondu et tu le seras encore, en étant suspendu (?) par ces dieux impuissants ».

Après cela, la femme et l'enfant s'écrièrent : « Nous sommes chrétiens  $(\chi \rho.)$  de grand cœur  $(\varpi \alpha \rho \rho \eta \sigma i \alpha)$ ». Et le petit enfant qui était sur les bras ouvrit la bouche et dit au roi : « Je suis chrétien  $(\chi \rho.)$  avec mon père et ma mère ». Les dix-neuf autres personnes que le roi avait suspendues, à cause du temple qu'elles avaient pillé, s'écrièrent : « Nous sommes chrétiens  $(\chi \rho.)$  de grand cœur  $(\varpi \alpha \rho \rho.)$ ». Aussitôt le roi commanda de leur trancher la tète. Elles achevèrent leur martyre (11)  $(\mu \alpha \rho \tau \nu \rho i \alpha)$  dans la paix  $(\varepsilon i \rho.)$  de Dieu, ainsi soit-il  $(\dot{\alpha} \mu.)$ .

Et le roi avait ordonné de tuer aussi avec eux apa Isidore. Mais  $(\delta \acute{\epsilon})$  le Sauveur  $(\Sigma.)$  (p. 52) Jésus descendit du ciel. Il ressuscita apa Isidore d'entre les

<sup>(1)</sup> Ici commence le Codex Borgianus, CL. édité par O. von Lemm, Bruchstücke koptischer Märtyrerakten, p. 29. Les principales variantes sont notées dans les notes qui suivent.

<sup>(2)</sup> HTEYHOY.

<sup>(3)</sup> п€ік€-.

<sup>(</sup>і) йтауафтоу.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> λΥῶΦ.

<sup>(</sup>d) прро же птсречсштй ёнаї птоотоу ппершие ачешт йнате

аүтреүчеі птеүапн.

<sup>(7)</sup> Après мартурїа : псоумит $\psi$ їс  $\tilde{\mathbf{n}}$ - певот пармоутє.

<sup>(8)</sup> Ce passage ne se trouve pas dans le *Codex Borgianus*.

<sup>(9)</sup> МППСАНАІ А ПЖОЄІС.

 $<sup>^{(10)}</sup>$  Après 2ñthe, le C. B. porte agrak ψλ $\overline{n}$ [π]ετογλλ[β λπλ ε $\overline{n}$ ]C1λωρ[ος  $\cdot$ 

<sup>(11)</sup> Le Codex Borgianus CL ajoute : le 19 du mois de Pharmouté.

изсот і поліос і фіне . проріос і фіне . проріос і фіне . проріос і фіре . проріос .

мійсанаї неуй оуноб йстратнаатно йтепрро і єпечран пе мартінос :— йтеречвшк єгоун єпечні і мпечоушм (5) і оуде й-печсш :— пеже течсіїмє (6) нач же аг- (Fol. XXVII, reclo, p.  $\overline{Hr}$ ) рок мпооу (7) і пежач же мпе ш тасшне і алаа анау єгйноб йш-пнре (8) мпооу і техач же мпе ш тасшне і алаа анау єгйноб йш-пнре (8) мпооу хитенолю :— пежас нач йві течсіїме же тамої

morts. Il lui dit: «Isidore, mon élu, lève-toi de bon matin; va à la ville  $(\varpi)$  auprès du roi et confonds-le avec les œuvres abominables de ses mains ». Puis le Sauveur  $(\Sigma)$ , lui ayant donné la paix  $(\varepsilon i\rho)$ , s'en alla dans la gloire, aux cieux. Le bienheureux  $(\mu\alpha\alpha)$  Isidore se hâta d'aller vers le roi. Il lui dit : «Roi impie  $(\alpha \nu)$ , sois confondu. Voici que pour la troisième fois tu m'as tué. Le Seigneur Jésus m'a ressuscité d'entre les morts pour te confondre avec tes dieux abominables. » Le roi rentra au palais  $(\varpi\alpha)$  dans une grande confusion.

Il y eut ensuite un grand général ( $\sigma l \rho$ .) du roi, du nom de Martin. Lorsqu'il rentra dans sa demeure, il ne (voulut) ni manger ni ( $o\dot{v}\delta\dot{\varepsilon}$ ) boire. Sa femme lui dit: « Pourquoi (p. 53), aujourd'hui, ton cœur est-il affligé? Serait-ce que ( $\mu\dot{\eta}\tau\iota$ ) le roi t'aurait causé du tort ( $\lambda\nu\pi\varepsilon\tilde{\iota}\nu$ )? — Non, ma sœur (9), dit-il; mais ( $\dot{\alpha}\lambda$ .) j'ai vu, aujourd'hui, de grands prodiges dans cette ville ( $\varpi$ .). — Raconteles-moi, lui dit sa femme. » Il lui répondit : « Pantiléon! le roi l'a tué parce qu'il

<sup>(1)</sup> Dans les deux textes, les paroles de Jésus sont reproduites dans des termes différents.

<sup>(2)</sup> AGTAXH (SIC)

 $<sup>^{(3)}</sup>$  нёмоү[оү]т ммої.

<sup>(4)</sup> овой е[bo]а . уавок .

 $<sup>^{(5)}</sup>$  AGOHO ĒBOA MHEGOYOM.

<sup>(</sup>b) MAPOA TEGĒZĪME.

 <sup>(7)</sup> пекзнт окм : — мн йта прро фоуйказ йзнт пак йпооў.

 $<sup>^{(5)}</sup>$  where  $\bar{\epsilon}\gamma\bar{o}$  hedoy  $\bar{m}$  hooy.

<sup>(9)</sup> Une semblable appellation est couramment employée dans les textes hiéroglyphiques.

єроογ (1) · пехач нас же пайтїлефи (2) · пента прро` мооүтч (3) же мпечоуффт йнечноуте :— єїс пкеїсїдфрос` печфнре ачкф йсфч йтечмйтрймао · мйтечмйтстратнаатнс · хфріс сн (4) нап- нфина · ечхі ммооу ммнне · ачер матої (5) гаратч мпехс :— а прро мооутч (6) єїнау єроч · єїс гінте а пехс тоуносч євох гійетмооут йкесоп :— єїс гінте а пехс тоуносч євох гійетмооут йкесоп :— єїс гінте чмоофє катама гійтєїполіс (7) · ємйлалу мпефооу йгнтч (8) :— ачеї єгоун епефеларон мпобу · ачхпіє (9) прр[о мій] печно [уте :—] ауф о[и кеноб] йф[пнре ачалс · оу] - (Fol. XVII, verso, р. йа) фнре (10) фни ечгіфомійт йевот йевот (12) ооу (11) йхнітаухпоч · ачтречфахе мйпрро же ангоухрістілюс паррісїа єлчтауон (12) гійсфахе мйпрро же ангоухрістілюс парнсїа єлчтауон (12) гійсфахе мйпрро же мітоухрістілюс парнсїа єлчтауон (12) гійсфахе міторо мпрро · ємйфом йлалу (13) йрфме єсотмоу :—:—

пежас нач йог течсиме же мере пноуте к $\omega$  йс $\omega$ ч йнетзех-підё ероч :— ахно $\omega$ с па[сон ач]+ оуог $^{(11)}$  йр $\omega$ [ме н]ім : ēт[на

n'adorait pas ses dieux. Voici que son fils Isidore a aussi abandonné ses richesses et son grade de général  $(\sigma l \rho)$ , sauf  $(\chi \omega \rho l s)$  les soixante annones  $(\dot{\alpha} \nu \nu)$  qu'il reçoit journellement. Il est devenu le soldat du Christ. Le roi l'a fait mourir. Je l'ai vu. Voici que de nouveau le Christ l'a ressuscité d'entre les morts. Vois! Il marche par  $(\kappa \alpha \tau \dot{\alpha})$  la ville  $(\varpi)$  sans qu'il n'ait rien de mal. Il est entré aujourd'hui au théâtre  $(\Im \dot{\alpha} \alpha)$  et a blàmé le roi et ses dieux. Et il y eut encore un autre prodige (p. 54). Un petit enfant âgé de trois mois (p. 54)0 a parlé au roi : Je suis chrétien  $(\chi \rho)$ 1 de tout cœur  $(\varpi \alpha \rho \rho)$ 2; et il proféra à la face du roi des injures que personne ne put entendre.

Sa femme lui dit : "Dieu n'abandonne pas ceux qui espèrent (ἐλπίζειν) en

<sup>(1)</sup> ЖЕ ЗПОУМЕ МАТАМОЇ.

<sup>(2)</sup> пеікоуї йфире фим же папфаєфи.

<sup>3) 2</sup>WTB ÑMO4.

<sup>(4)</sup> KECE.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ачвшк ачщшпе мматої.

<sup>%</sup> чі йтєчапе айтснче.

<sup>(7)</sup> MAÑZOYH ĒTEHIOAIC.

<sup>(5)</sup> ємптако фооп ймоч.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  A4C0026 ÑMO4 MIIII64=.

<sup>(10)</sup> ογκογϊ.

<sup>(</sup>II) **фомит йгооү.** 

<sup>(12)</sup>  $\mathbf{e}\mathbf{q}\mathbf{x}\mathbf{\omega}$  fishnos fica $\mathbf{\omega}$ .

<sup>(13)</sup> Le Codex Borgianus n'a pas ce mot.

<sup>(14)</sup> Le Codex Borgianus αναβώκ επτακο ιπικα remplace αυτογοι et a été rejeté à la fin de la phrase.

<sup>(15)</sup> Litt.: « qui avait trois ans de jours depuis qu'on l'avait mis au monder. Le Codex Borgianus ne donne que trois jours à l'âge de l'enfant.

πεγή ατοού ήτολαι μσομή μσολη εμέλη ; ελασεδατολ ςίχησή ατοού ήτεδε πηετολάνε ει έσολή α όλα χι син ήξωμε ; απτήγησης :— ήτεδε μφοξή καραλ ; α μμεσζυάλ από έβου χε κάνας ακεί εμείμα μποού ; χε α μίη εξολοείη χε ακεί

lui. En vérité ( $\dot{\alpha}\lambda$ .), mon frère, il perdra ceux qui obéissent à ce roi impie ( $\ddot{\alpha}\nu$ .). Martin dit à sa femme : Écoute-moi! Quittons la substance ( $\ddot{\nu}\lambda\eta$ ) de ce monde ( $\kappa\dot{\sigma}\mu\dot{\sigma}s$ ) pervers. Versons notre sang pour le nom du Dieu des chrétiens ( $\chi\rho$ .), afin que nous héritions ( $\kappa\lambda\eta\rho\rho\nu\rho\mu\tilde{\epsilon}\tilde{\nu}\nu$ ) du royaume des cieux. Sa femme lui dit : Tout ce que tu désires, fais-le (7). Le genre de mort que tu veux subir, subissons-le ensemble (8). Mais ( $\dot{\alpha}\lambda$ .) (p. 55) appelons d'abord Isidore pour qu'il nous conduise vers le tribunal ( $\beta$ .) du roi. Enfin ( $\lambda o\iota\pi\delta\nu$ ), ils se levèrent et se rendirent en secret auprès de saint Isidore. Ils l'emmenèrent dans leur demeure et reçurent sa bénédiction.

Il y avait, dans leur demeure, quatre statues de bronze, debout dans leur niche. Lorsque entra le saint, l'une d'elles prit une voix d'homme et s'écria : « Tu es le bienvenu  $(\varkappa \alpha \lambda \tilde{\omega} s)^{(9)}$ , aujourd'hui, en ce lieu, Isidore, serviteur de Dieu ». Lorsque la première se tut, la seconde s'écria : « Tu es le bienvenu  $(\varkappa \alpha \lambda)$  en ce lieu; la maison resplendit de ta venue en ce jour ». Lorsque la seconde se

- <sup>(2)</sup> ÑTÑBŒK.
- <sup>(3)</sup> пшат.
- <sup>(4)</sup> ЕПМА.
- (5) AYXOOY.
- 6) ê207 dans le nouveau manuscrit de

## Hamouli.

- (7) "Toutes les choses que tu désires, je suis prêt à les faire avec toir (Codex Borgianus).
- (8) Litt.: «la mort que tu mourras, mouronsla nous-mêmes».
- (9) C'est la traduction littérale de l'expression grecque bien connue : καλῶς ἦλθες.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> тернасфтй і псфі йтйкф псфіі йтауан.

ёгоүн ёроч мпооү :— йтере пмегсилү каршч : а пмегшомйт хіфкак евол : же калшс акеі фарон мпооү ш палектшр ётйатшұм  $^{(1)}$  йнетоүлав епалинон мпфо йро[м]пе : йт[ере] пмегщо-[мйт] кар[шч а п]мег[чтооү хіс]- (Fol. XXVIII, verso, р.  $\overline{[n]\varsigma}$ ) мн : ачшф ёвол же калшс акеі ёгоүн фарон : ф пепродромос етнахімовіт гахшоү  $^{(2)}$  йнемартурос тнроу : ёгоүн етполіс мпехс йтере мартінос сштм енаі  $^{(3)}$  : аупагтоу гайеоүёрнте мпгагіос ісідшрос : бүхш ммос же арітагапн й $\overline{r}$  нан  $^{(4)}$  йтесфрагіс йіс пехс :— йтеүноү ачтреуеїне йач йоүмооу : мй[оу]нег : м-й[оүс $\dagger$ ] ноуве : [ачаге]рат $\overline{q}$  ач[фана е]хшоу [ачвапті]ге  $^{(5)}$  м-мооу гмпран  $^{(6)}$  мпеншт мйпфнре : мипепла етоуаав : ачалу

мпечрасте а прро треупфр $\bar{\phi}^{(7)}$  мпвима глтмите йтагфра йт-поліс (8) : ачтреуеїне нач ййсхристіанос тироу єтотп єгоун :— апа ісідфрос де ачеї єграї єхмпвима пехач мпрро : хе ф прро

tut, la troisième s'écria : « Tu es le bienvenu ( $\kappa\alpha\lambda$ .), aujourd'hui, auprès de nous,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) coq ( $\tilde{\alpha}\lambda\acute{\epsilon}\kappa\tau\omega\rho$ ) qui invites les saints au festin ( $\delta\epsilon\tilde{\imath}\pi\nu\nu\nu$ ) des milliers d'années (9) r. Lorsque la troisième se tut, la quatrième éleva (p. 56) la voix; elle s'écria : « Tu es le bienvenu ( $\kappa\alpha\lambda$ .) auprès de nous,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) précurseur ( $\kappa\rho\delta\delta\rho\nu\rho$ ) qui conduiras tous les martyrs ( $\kappa\alpha\rho$ .) dans la cité ( $\kappa\alpha$ .) du Christ r. Lorsque Martin et sa femme les entendirent, ils se jetèrent aux pieds de saint ( $\kappa\alpha\rho$ .) Isidore, en disant : « Fais-nous la charité ( $\kappa\alpha\rho$ ) de nous donner le sceau ( $\kappa\alpha\rho\rho\alpha\rho\rho$ ) de Jésus-Christ r. Aussitôt il se fit apporter de l'eau, de l'huile et de l'encens. Il se mit debout et pria pour eux. Il les baptisa ( $\kappa\alpha\rho\rho\rho\rho\rho\rho\rho$ ) au nom du Père, du Fils et de l'Esprit ( $\kappa\rho\rho$ .)—Saint. Il les fit chrétiens ( $\kappa\rho\rho$ .).

Le lendemain, le roi fit dresser le tribunal  $(\beta)$  au milieu de la place  $(\dot{\alpha}\gamma o\rho\dot{\alpha})$  de la ville  $(\varpi)$ . Il se fit amener tous les chrétiens  $(\chi\rho)$  emprisonnés.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> етнакалеі.

<sup>(2) 2</sup>AXW9.

<sup>(3)</sup> митечёгіме аурготе аупагтоу.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> N乙.

<sup>(5)</sup> A4+ XWKM.

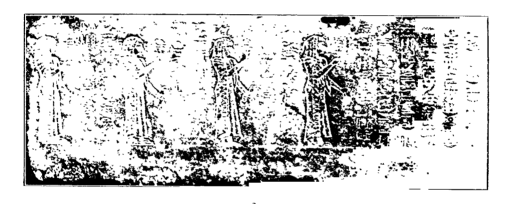
<sup>(6)</sup> PÃ.

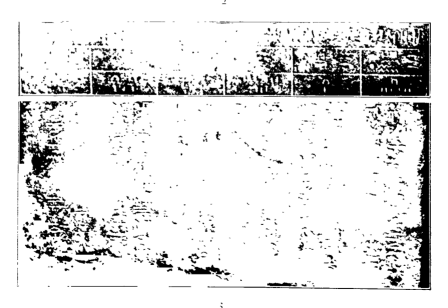
<sup>(7)</sup> κελέγε ετρέγπωρα).

<sup>(6)</sup> THOMIC ne se trouve pas dans le Codex Borgianus.

<sup>(9)</sup> Comme l'a déjà fait remarquer O. von Lemm (*Bruchstücke*, p. 66), ce passage renferme deux allusions à l'Apocalypse (xix, 9; xx, 4).







Un nouveau monument du dieu Imhotep.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ачтреувшпе напа вісідшрос аувіще ймоч вустуалос.

<sup>(1)</sup> DYPAKAHC (sic).

<sup>(3)</sup> Атетиліве тирти.

<sup>(4)</sup> a) x & xi+.

Bulletin, t. XIV.

<sup>(5)</sup> Le Codex Borgianus n'a pas le mot NOJE.

<sup>(6)</sup> минетитаї тнроу йнезнке мипорфанос.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> NTAÏ NTAÏKAAY.

<sup>(8)</sup> O. von Lenn, Bruchstücke, p. 66.

 $\bar{H}$  филератні єжйнеклиншина йжінбонё і йтере пёро (1) сфтм билі ачноубё єматє (2) ачтреучі йтеуапе йтснве і йточ мйтечсіме зажфк євол йтеумартуріл йсоуфоу йхоілах гйоуєїрнин гамин :—

пзагіос де їсїдфрос печ[а]фе епестуа[аос] : ере пе[тоуф]т пізо[міїт зі]хфч [аччеі пінеч]вал єзраї пехач мпетоуфт же єї-жерок пток ф петоуфт нафухон (3) :— пехс петоуєзсазне нак поуппфн пфия (4) : псхі нак поуорги птвфк єзоуи епеімийфе (5) стазератч мішма єуфефреї ммої : йгмоуоут (6) ммооу : тароубіме же мішоуте зіїтпе ' міїзїхміпказ ' єїмнтєї пиоуте піпехристії пооуте ійпехристії пооуте зіїтпе ' міїзїхміпказ ' єїмнтєї пиоуте піпейфе печфронос зароч :— птеуноу а петоуфт вобі епеснт земпестуалос ачпфт псапминфе ачмоуоут (8) ммооу :— єнечзіоує (9) єрооу пе зміпеєрфв мпеніпе єтіїтоотч ауф мійсфс ачфіпечоуої єпіро ' ачпеєне печфронос зароч ' ауф а петэмпеч

Lorsque le roi entendit ces paroles, il fut violemment irrité (10). A lui et à sa femme, il fit trancher la tête (d'un coup) d'épée. Ils achevèrent leur martyre  $(\mu\alpha\rho\tau\nu\rho i\alpha)$  le cinq de Koiahk, en paix  $(\varepsilon i\rho)$ , ainsi soit-il  $(\dot{\alpha}\mu)$ .

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  saint  $(\ddot{\alpha}y)$ . Isidore était suspendu à la colonne  $(\sigma \tilde{l}\tilde{v})$  sur laquelle était la statue de bronze. Il leva les yeux et lui parla :  $\sigma$  Je te le dis,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$  statue inanimée  $(\ddot{\alpha}\psi\nu\chi\sigma\nu)$ . le Christ te communique un esprit de vie et t'arme de la colère  $(\partial\rho\gamma\dot{\eta})^{(11)}$ . Marche contre cette foule qui stationne en cet endroit et me regarde. Tue-la, afin que l'on sache qu'il n'y a dans le ciel et sur la terre que le Dieu des chrétiens  $(\chi\rho.)$ . (P. 59.) Puis va auprès du roi et renverse-le sous son trône  $(\tilde{\omega}\rho\dot{\sigma}\nu\sigma s)$ .  $\tilde{\sigma}$  Aussitôt la statue descendit de la colonne  $(\sigma \tilde{l}\tilde{v})$ , chargea la foule et la tua. Elle la frappait de la massue en fer qui était dans sa main. Elle se dirigea ensuite vers le roi et le renversa sous son trône. Les gens de son entourage saisirent  $(\dot{\alpha}\rho\pi\dot{\alpha}\xi\varepsilon\nu)$  le roi, le ramenèrent à son palais

- (1) Au lieu de népo, aïokantianoc.
- (2) ачоф почное ппау бчопф бвол :— ачкелечё ётреччеї.
  - (3) HATITIA.
  - (i) поиз птеторги · нгвок.
  - (5) MHHQ) 6 THPQ.
  - (6) 2 W T B.

- (7) йсапахобіс їс пехс.
- (8) X42WTB ÜCWOY.
- (9) HEASIOAE.
- (10) Le Codex Borgianus ajoute : «et il demeura un long moment dans la stupeur».
- (11) Litt. : «le Christ t'ordonne un souffle de vie et reçois la colère».

кфте зарпале йпрро аухітй егоүн еппаллатіон зауфтой йпро ерфи зауф пмннфе тнрй птполіс мйнематої аувфк егоүн (1) епесні зауфтом йпро ерфоу ствефоте йнетоуфт зоейне аувфк енеуженепфр (2) зикооує аубфф ёвол геннеуфоуфт еуфефреї йпетоуфт ечпіт егіт ернс (3) зитагора йтполіс сем[оу]оут й[перф]ме [мй]йсф[с ачей га] (4) т[йана їсі] - (Fol. MI, verso, p.  $\overline{z}$ ) дфрос пежач нач йбі пгагіос же гф ерок же акжфк евол йталаконіа йпховіс — наі нетере пховіс (5) жф ймооу же йперсф (3) іну йсфорфр йтейполіс тнрё фатип-кфте і йперстуллос екгіхфи пеже пмакаріос йпетоуфт же яклебаратк гіжфпестуллос (6) тарекффпе нау [йо]у-маєні — [ауф а] петоу[фт па]гтй [епеснт ачоуф]фт йапа ісідффс ачале еграї ехйтечвасіс йтечге і

мийсаны пере про итполіс фтом єрфоу муїс прооу : мпе воте калу поуфи ммооу : етвепетоуфт $^{(7)}$  луф мийсл пеуїс прооу пере апа їсїдфрос фоуоі ритполіс ечхф ммос : же ф

( $\varpi$ αλ.) et fermèrent les portes sur lui. Toute la foule de la ville ( $\varpi$ .), ainsi que les soldats, rentrèrent dans leur demeure et en fermèrent les portes par crainte de la statue. Les uns montèrent sur les toits; d'autres regardèrent de leur fenêtre et virent ( $\Im \varepsilon \omega \rho \varepsilon \tilde{\iota} v$ ) la statue parcourir en tous sens la place ( $\mathring{\alpha}$ - $\gamma o \rho \mathring{\alpha}$ ) de la ville ( $\varpi$ .) pour tuer les gens. A la fin, elle s'en vint devant apa lsidore (p. 60). Le saint ( $\mathring{\alpha} \gamma$ .) lui dit : « C'en est assez pour toi. Tu as accompli le service ( $\Im \varepsilon \omega v \iota u$ ) du Seigneur. Voici ce qu'il te dit : Les Perses (s) viendront et détruiront la ville ( $\varpi$ .) entière, sauf autour de la colonne ( $\sigma \widetilde{\iota} v$ .) sur laquelle tu te trouves ». Le bienheureux ( $\mu \alpha \kappa \mathring{\alpha} \rho \iota o s$ ) dit à la statue : « Va et tiens-toi sur la colonne ( $\sigma \widetilde{\iota} v$ .), afin que tu redeviennes un monument ». La statue s'inclina et adora apa lsidore; puis elle monta sur son socle ( $\beta \mathring{\alpha} \sigma \iota s$ ).

Après cela, les portes de la ville ( $\varpi$ .) furent fermées durant neuf jours; la frayeur ne les laissa pas ouvertes à cause de la statue. Neuf jours après, apa

<sup>(</sup>I) 620 Y.

<sup>(2)</sup> AYBOK E2PAÏ ĒTXE.

<sup>(3)</sup> ЕЧВНК ЕПІСА МППАІ.

<sup>(&#</sup>x27;) La lacune n'est pas assez grande pour contenir A462AT4 après A46ï.

<sup>(5)</sup> xo sur du grattage.

<sup>(6) 21</sup>XIITEKBACIC.

<sup>(7)</sup> етвеноте мпетоушт.

<sup>(8)</sup> Ne serait-ce pas une allusion à la prise d'Antioche par Chosroès en 540?

йроме йтполіс наї йта дїфкантїанос серм пеугнт савох (1) мійноуте йтпе амнітй євох гітбом йіс мперрготе :— йтеуноу ауєі є- (Fol. XXII, recto, p.  $\overline{z[x]}$ ) вох аумоофе гійбом йіс міпгатіос ауф неустфт гмпеугнт (2) єтвєфоте мпідфхон єтгїхмпестухлос і єубфут єроч єурготе і же йнечвобй єпеснт йймоуоут (3) ммооу і єпеунагт єуоуффт йапа ісідфрос і єужф ммос же аріппа ймман ййтоужон (4) єпеїтоуфт :— пеже апа ісідфрос нау же чоні йбі пжоєіс же мере халу мпефоу ффпе ммотн (5) і лоїпон не йта петоуфт мооутоу і неуєіре йфоу йфе мпаганос і менфе мматої йтєпрро

ппетоуаль де їсідфрос ачвфк еппаллатіон мпрро зачхіфкак евол ероч ечхф ммос же тфоун амоу євол  $\hat{\mathbf{w}}$  паномос і пта ерполумос иммак :— прро де ач $\uparrow$  мпечго (6) гмпефеларон[ пе]-хач па[па їсі]дфр[ос же мо]оф[е фаётооуе] (Fol. XXII, verso, р.  $\overline{z}$ в)

Isidore parcourut la ville  $(\varpi.)$ , en disant :  $\pi$   $\hat{O}$   $(\tilde{\omega})$  gens de la ville  $(\varpi.)$ , dont Dioclétien a détourné le cœur du Dieu du ciel, par la puissance de Jésus, sortez, ne craignez pas!  $\pi$ . Aussitôt ils sortirent (p. 61). Ils marchèrent par la puissance de Jésus et du saint  $(\tilde{\alpha}\gamma.)$ . Ils tremblaient d'effroi, (en pensant) à l'idole  $(\tilde{\epsilon}i\delta.)$  qui était sur la colonne  $(\sigma l\tilde{\nu}.)$ . Ils la regardaient, craignant qu'elle ne descendit pour les tuer. Ils se prosternèrent et adorèrent apa Isidore, en disant :  $\pi$  Aie pitié de nous et délivre-nous de cette statue  $\pi$ . Apa Isidore leur dit :  $\pi$  Vive le Seigneur! Aucun mal ne vous arrivera plus.  $\pi$  Enfin  $(\lambda o\iota \pi \acute{o}\nu)$ , ceux que la statue avait fait périr étaient au nombre de cinq cents citoyens  $(\varpi \acute{a}\gamma \alpha \nu os)$  et de cent soldats du roi.

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  saint Isidore se rendit au palais  $(\varpi \alpha \lambda)$  du roi. Il cria : «Lève-toi! Sors,  $\delta(\tilde{\omega})$  impie  $(\check{\alpha}\nu)$ , afin que je combatte  $(\varpi \delta \lambda \varepsilon \mu os)$  contre toi.» Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le roi se montra au théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha)^{(7)}$ . Il dit à apa Isidore : «Lève-toi de bon matin. (P. 62.) J'enverrai chercher de Cilicie un magicien (8) plus fort que toi.» Et

<sup>(1) 2</sup>ABWA.

<sup>(2)</sup> ΑΥΘ ΠΕΥΡ2ΟΤΕ.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> йўзшт**в**.

<sup>(4)</sup> ПГИАЗМЕН ПТООТЧ.

<sup>(5)</sup> HATA26 THYTH.

<sup>(</sup>б) хиєї євох хиєффт єппетоуйль гіпфоуфт інпефейдрон.

<sup>(7) &</sup>quot;Le roi sortit; il vit le saint à la fenêtre du théâtre" (Codex Borgianis).

<sup>(8)</sup> Le Codex Borgianus donne le mot MAFOC pour le terme «magicien»; le nouveau texte, CA2. L'identité de ces deux termes synonymes était déjà connue par un passage du martyre d'Héraclides (W. E. CRUM, Catalogue

saint Isidore s'éloigna (ἀναχωρεῖν). Lorsque le jour parut, le bienheureux (μακ.) se présenta à la porte du palais ( $\varpi\alpha\lambda$ .). Il cria au roi : « Sors,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) dragon ( $\delta\rho\acute{\alpha}\kappa\omega\nu$ ). afin que je combatte contre toi r. Le roi dit aux gens de son palais ( $\varpi\alpha\lambda$ .) : « Quel est celui que j'entends crier à la porte du palais ( $\varpi\alpha\lambda$ .)? r. Ils lui dirent : « C'est ce scélérat (ἀνόσιος) d'Isidore. — Sortez, leur dit le roi, et tranchez-lui la tête d'un coup d'épée ( $^{(i)}$ ). — Non, répondirent ses nobles, mais ( $\mathring{\alpha}\lambda$ .) ordonne ( $^{(7)}$  ( $\kappa\epsilon\lambda$ .) qu'on lui attache au cou une grosse pierre et qu'on le jette à la mer ( $\Im\acute{\alpha}\lambda\alpha\sigma\sigma\alpha$ ), afin que les bêtes ( $\Im\eta\rho\acute{\epsilon}\nu$ ) de la mer ( $\Im\acute{\alpha}\lambda$ .) dévorent sa chair ( $\sigma\acute{\alpha}\rho$ ξ). Aussitôt le roi commanda ( $\kappa\epsilon\lambda$ .) de lier une grosse pierre au cou d'apa Isidore (p. 63) et de le lancer dans la mer ( $\Im\acute{\alpha}\lambda$ .). Mais ( $\Im\acute{\epsilon}$ ) le bienheureux ( $\mu\alpha\kappa$ .) Isidore s'écria : « Toi, dit-il, qui entendis le prophète ( $\varpi\rho \circ \wp\acute{\eta}\tau\eta s$ ) Jonas (qui resta) trois jours et trois nuits dans le ventre de la baleine ( $\kappa\eta\tau s$ ), et qui le rejetas sur la terre ferme, écoute-moi en ce jour et envoie-moi ton ange ( $\mathring{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambda s$ ) pour venir me sauver de l'abìme

of the Coptic mss. in the British Museum, p. 154).

моүр.

<sup>(1) †</sup>παχοογ έρδογ.

<sup>(2)</sup> OYOTB.

<sup>(1)</sup> стреубшие напа сїсїдшрос п-

<sup>(</sup>i) c sur une autre lettre.

<sup>(5)</sup> **пкефахіс.** 

<sup>(6)</sup> Litt. : menlevez sa tête par l'épéen.

<sup>(7)</sup> C. B.: "qu'on saisisse apa Isidore et ".

ауш йтбүноү а пхобіс тйнооү фароч ймїхана : ачагбрат 
бхендаласса ачхіфкак бвох : же ф баласса  $\frac{1}{1}$ ноб :— пхобіс іс петоубясалів ін : жекас бре ноуже бяраї йісіафрос пятала 
йнноут 
біс :— йтбүноү ачнож 
біг бі бал [асса] мій [ткбфаліс] 
(Fol. XIVII, verso, p.  $\overline{s}$  ) бтмір ймоч пере ана їсїафрос таліну брос (5) : неже міхана нач же амагте йткбфаліс мооф бяраї бтполіс фине йнбільномос : жекас бре ймінфе нау єтбой йнпоут 
біс фооў нач :— ана ісїафрос аб ач 
біт бой йнс 
моў бре птну ніве йсшч : ачхіт 
біт біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
біт 
б

( $\varpi$ έλαγος) des eaux, car tu es le secours ( $\beta$ οηθός) de ceux qui n'ont point d'assistance ( $\beta$ ο.) et la protection ( $\sigma$ κεπασθής) de ceux qui espèrent ( $\mathring{\epsilon}$ λπίζειν) en toi, mon Seigneur Jésus-Christr.

Et aussitôt le Seigneur lui envoya Michel qui se tint sur la mer  $(\Im \Delta \lambda)$ , en criant :  $\mathring{O}(\check{\omega})$  mer  $(\Im \Delta \lambda)$  immense, le Seigneur Jésus te commande de rejeter Isidore, serviteur de Dieun. Aussitôt la mer  $(\Im \Delta \lambda)$  le rejeta avec la pierre  $(\varkappa \varpi \varpi \Delta \lambda)$  (p. 64) à laquelle il était attaché. Apa Isidore était monté sur elle. Michel lui dit :  $\mathring{P}$  Prends la pierre  $(\varkappa \varpi \varpi)$ . Va à la ville  $(\varpi)$ . Confonds cet impie  $(\check{\alpha}\nu)$ , afin que les foules voient la puissance de Dieu et qu'elles le glorifient.  $\mathring{P}$  Apa Isidore monta sur la pierre, comme sur un navire poussé par le souffle du vent  $\mathring{P}$ . Il atteignit la ville  $(\varpi)$  par la puissance de Jésus-Christ.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ачтре пкнаос кавоа ййоч гіжм =.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ñîxooy.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> паполям ымог.

Toute la partie de cette prière, comprise entre εκεςωτή et 26λπιΖε, est soulignée dans les deux manuscrits par l'ornement > répété à chaque ligne de la colonne.

<sup>🤼</sup> йоспоужої і птсупоу 🗟 🛦. C'est

ainsi que se termine le manuscrit de la collection Borgia. La lettre a finale est la première du mot apparreace, ainsi que l'établit le nouveau texte de Hamouli.

<sup>(6)</sup> Le sens de ce mot grec κεφαλίε a été suffisamment déterminé par O. von Lemm, Bruchstücke, p. 66.

<sup>(7) &</sup>quot;Comme un navire, le vent soufflant derrière lui."

 $\overline{\mathsf{WMHH}}$  way  $\overline{\mathsf{GPO4}}$  ayxiwkak  $\overline{\mathsf{GBO9}}$   $\overline{\mathsf{GYX}}$   $\overline{\mathsf{WMOC}}$  . Xe aahowc MOLIC LITE TO LICOGIO MAYCE, COK MUCIONE EUCINY, YAO CIC shate amoome ucma ube nouxoi . Ede utha hire ucma :— Aam у праклос јејумбос , субе имне , уалообел ећешио шинуу--каппй очиму  $\bar{\phi}$  ээоотрэ энфп $\bar{\phi}$  үки очиму  $\bar{\phi}$  ээоотрэ энфп $\bar{\phi}$  нау  $\bar{\phi}$  нау  $\bar{\phi}$  нау  $\bar{\phi}$  нау  $\bar{\phi}$  нау  $\bar{\phi}$ AATION ' HEXAY XE HIM AYTONOMA GKO MHGI- (Fol. XXXIII, recto, p.  $\overline{\chi}\overline{e}$ ) whe mie ma here 20eine has we hat he home italimops ражэп —: аррабаво рхониа рочфаїрії эх рогробівівным римокії в эх ран үахэп —: аміэпэ ромм эміэратнэп мім фуа эх уан эд ион чиясь, ебол ельооферене пелопе мооферень боле поич лятообеч биейма:— пеже прродинечное же аанофс а пенаzωραΐος ταμε ογον μιμ · εεινεχρηςτίανος εξ μαγία · μωγίς ιίэхміляй эніэүэчть шух — : кміэпэ ікпй эніэ эмшүй тшуохат псевітч ммау гірмпро мппаллатіон зую аусіне пхоуфт μοοεία) μμής , χωρίς κεώμ μέωμε , γλω μμολεώεψεομ έκιμ EPOG ENTHPG ' EBOX XE OYE EBOX SITMULIOYTE HE HEISOB HAI '

Lorsqu'il fut entré dans la ville (\overline{\pi}.) avec la pierre (\nu\varphi\varphi), qui le suivait comme un navire poussé par le souffle du vent, en le voyant, les foules s'écrièrent : « Vraiment (ἀλη.), c'est à peine (μόλιs) si cinq bœufs au joug pourraient traîner ce bloc en ce lieu; et voilà qu'il marche derrière lui, comme un navire poussé par le souffle du vent  $\pi$ . Et saint ( $\alpha y$ .) Isidore retira la pierre et la dressa à la porte du palais (ωαλ.) royal. Lorsque le roi vit la pierre dressée à la porte du palais (ωαλ.), il dit : ~ Qui a osé (τολμαν) placer cette pierre en cet endroit? r. (P. 65.) Quelques-uns lui dirent : r C'est la pierre que nous avions attachée au cou de cet insensé (àvó.) d'Isidore. Nous l'avions jeté à la mer (Θάλ.). - Il leur dit : «Et qui l'a amené en ce lieu? — Nous l'avons vu nous-mêmes, dirent-ils, qui marchait, et la pierre le suivait jusqu'à ce qu'il l'eut conduite et placée en ce lieu.» Le roi s'adressa à ses grands : « Vraiment  $(\dot{\alpha}\lambda.)$ , ce Nazaréen a montré à tout le monde que les chrétiens  $(\chi\rho.)$  sont des magiciens (μαγεία): c'est à peine (μόγις) si vingt hommes la porteraient ici-. Et il sit amener des taureaux et les mit près de la porte du palais (ωαλ.). On amena vingt taureaux sous le joug, en plus  $(\chi \omega \rho is)$  d'une centaine d'hommes. Et l'on ne put absolument pas bouger la (pierre) : car cette entreprise

апа їсідфрос де печ $\dagger$ оуої земма мім і псерробуф пач ап захабу :— прро де ачтреуєфпе папа їсідфрос хуф мере йматої і  $\dagger$ оуої зпітполіс тнрё єтвнитч :— єїс папаволос ачхі пач поуноє псхима і ачвфк фапрро і пехач [пач х]є прро[ . . .] фа  $\in$  [. . . . . .]рє птєїзє і єккф мпетанізосїос хе ісідфрос і ечтафеовіф мпрам піїс і паі пта текмитхоєїс келеує хе мпертаує печрам євол зпрфоу :— хуф єїс ісідфрос ачмез теїполіс тірё печрам євол зпрфоу :— хуф єїс ісідфрос ачмез теїполіс тірё печрам євол зпрфоу :— хуф єїс ісідфрос ачмез теїполіс тірё печрам євол упіта пакафартой пізнтё і ачёпё пізагіос єтречвф єзоум єпечні пічтал (Fol. XXIIV, recto, р.  $\overline{zz}$ ) бо пітечфёбре

n'était pas agréable à Dieu, afin que le saint rendit gloire (au Seigneur). Quant à nous (p. 66), nous fûmes dans l'admiration de ce qui était arrivé.

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  apa Isidore marchait en tous lieux et personne ne l'inquiétait. Mais  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le roi ordonna de s'emparer d'apa Isidore et les soldats parcoururent la ville  $(\varpi)$  entière pour le (chercher). Voici que le démon  $(\delta \iota \dot{\alpha} \dot{\varepsilon})$  prit une grande figure  $(\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha)$ . Il s'en alla vers le roi; il lui dit : « Roi [lacune] ainsi, laissant cet insensé  $(\dot{\alpha} \nu \dot{\epsilon})$  d'Isidore prècher le nom de Jésus que ta seigneurie a ordonné  $(\varkappa \varepsilon \lambda)$  de ne pas prononcer. Et voici qu'Isidore a rempli toute la ville  $(\varpi)$  de ce nom de Jésus. Après cela, il y eut la fille de Pierre, le bourreau  $(\varkappa \varepsilon \sigma \iota \omega \dot{\epsilon} \rho \iota \nu \dot{\epsilon})$ ; elle avait en elle un esprit  $(\varpi \nu)$  impur  $(\dot{\alpha} \kappa \dot{\alpha} \theta \alpha \rho \tau \sigma \nu)$ . Il pria le saint  $(\ddot{\alpha} \gamma)$  d'entrer dans sa maison pour guérir sa fille (p. 67). Lorsque le démon  $(\delta \alpha \iota \mu \dot{\epsilon} \nu \iota \nu \nu)$  vit apa Isidore, il s'écria : «Tu es bienheureux,  $\delta$   $(\ddot{\omega})$ 

(1) Nous voyons ici que l'auteur des Actes fait une distinction entre δαιμόνιον et διάβολος. Ce second terme désigne ordinairement le diable, Satan. c'est-à-dire le chef des mauvais anges. Il a pour synonyme δαίμων. Mais dans les cas de possession ou d'incarnation, le diable prend le nom de δαιμόνιον (sous-entendu ωνεῦμα, qui ne se rencontre jamais avec son qualificatif). Il a alors pour équivalent ωνεῦμα ἀκάθαρτον. Cette distinction, habituellement observée dans l'Ancien et dans le Nouveau Testament, est de règle

dans la littérature chrétienne et spécialement chez les Coptes, par exemple dans la vie de saint Hilarion (Rossi I. 4, 248), l'histoire de l'empereur Zénon et de ses deux filles (Amélineau, dans P. S. B.A., X, 197), le martyre de Phoïbamôn (W. E. Crum, Cat. of the Coptic mss. in the British Museum, p. 414), le martyre de Victor le général (Budge, Coptic Martyrdoms, p. 56), dans ce martyre de saint Isidore, etc. Pour la curieuse étymologie donnée par le célèbre Shenouté, voir l'étude qu'en a faite W. Spiegelberg sous le titre: Zu

йтере плаімонюн нау бапа їсїдфрос ачхіфкак євох счхф йнос : же набіатк йток ф їсїдфрос псумметохос ніс же а пноуте  $\uparrow$  нак йтехоусїх : берпетегнак гйгфв нім :— ауф біс гнйте  $\uparrow$ нну євох ствефоте йміхана стмоофе німіхак :— ауф йтеуноу а плаімоніон бії євох гйтфбере фін асоухаї :—

же получиющой евоу зиденферье :— пехе пуручи поли ещи миетьос , пполисучью еще зипде ниольерецие иза мизучос :— пехе пуручос мирьо , же диноольос :— про установае свы ехеппемитої , стысти пуручи установае свы ехеппемитої , стысти пуручи установае свы становае становае свы ста

йтере прро сфтй билі запша йнеч[20]ейте за[чтреу]ейне и[ач міп]алі[ос гітй] (Fol. XXIV, verso, р.  $\bar{z}$ н) оустратналтис тоте пестратналтис мійнейкефе мматої заувфк баоуй єпні міпетрос заузе епрагіос ечамой єре печао неж актій йоуобій был бро оуноб йхаріс гмпечао :— йтероунау броч аупартоу ауоуффт нач ауф ачтоуносоу засмоў бройу бухф мімос засмоў мімос засмоў бухф мімос засмоў мімос засмоў бухф мімос засмоў мімос засмоў бухф мімос засмоў мімос засмоў бухф мімос засмоў бухф

Isidore, l'associé ( $\sigma \nu \mu \mu \acute{\epsilon} \tau o \chi o s$ ) de Jésus! Car Dieu t'a donné le pouvoir ( $\acute{\epsilon} \xi o \nu \sigma i \alpha$ ) d'agir en toute chose comme il te plaît. Et voici que je sors par peur de Michel qui marche avec toi.  $\pi$  Et aussitôt le démon ( $\delta \alpha \iota \mu$ .) sortit de la jeune fille. Elle était guérie.

Or  $(\delta \dot{\epsilon})$  le démon  $(\delta \iota \dot{\alpha} \dot{\epsilon}.)$  endurcit le cœur du roi contre saint  $(\ddot{\alpha} \gamma.)$  Isidore. Le roi grinça des dents au sujet des soldats (et ordonna) de lui amener le saint  $(\ddot{\alpha} \gamma.)$ . Le démon  $(\delta \iota \dot{\alpha} \dot{\epsilon}.)$  dit au roi : ~Envoie des soldats dans la demeure de Pierre, l'officier comptable  $(vou \mu \epsilon \rho \dot{\alpha} \rho \iota \sigma)$ . Voici qu'Isidore a chassé un démon (du corps) de sa fille. ~ Lorsque le roi l'entendit, il déchira ses habits. Il donna ordre à un général  $(\sigma l \rho.)$  de lui amener le saint  $(\ddot{\alpha} \gamma.)$  (p. 68). Alors  $(\tau \dot{\sigma} \tau \dot{\epsilon})$  le général  $(\sigma l \rho.)$  et ses cent hommes entrèrent dans la demeure de Pierre. Ils trouvèrent le saint  $(\ddot{\alpha} \gamma.)$  assis. Son visage lançait des rayons  $(\dot{\alpha} \varkappa \tau is)$  de lumière et répandait un charme  $(\chi \dot{\alpha} \rho \iota s)$  immense. Lorsqu'ils

Schenutes Bekanntschaft mit der griechischen Litteratur (Koptische Miscellen, S XXVIII, dans le Recueil de travaux, 1906, XXVIII, p. 208-209). De nos jours, certains démonographes prétendent encore qu'il ne faut pas confondre les dé-

mons (ayant le sens de δαιμόνιον) avec les diables. Il y a entre eux, disent-ils, cette différence que les démons sont des esprits familiers et les diables, des anges de ténèbres (Collin de Plancy, Dictionnaire infernal, t. II, p. 366).

 $x\bar{e}$  ере тафраїа міпехс та[ує ]ётнутй і п[....]єї єгоуп[....]єї єгоуп[....]єї і теч[єїрнин] і птооу де пехау же гамни :— пехач нау же оу пе про ачтйпооун псфк і ауф єффпе коуфф амоу і сффпе мой йтеналагкаге мімок ай і пехач нау же ахнофс пасйну і пфоўфф ан ееі і же пінанау епго міпеїаномос піро :— ауоуфф пісі міматої же ахнофс айон гітеноуфф (Fol. XXIV, recto, p.  $\overline{z}\theta$ ) ан енау епечго і ауф йтеуноу а пепії єтоуаль єї єхфоў і а пмакаріос катнгеї мімбоў гітеграфн єтоуаль і ауф міпе оуа йгітоу кточ фапрро :—

le virent, ils se prosternèrent, l'adorèrent et il les releva. Il les bénit en disant:  $\[ \] Que$  les faveurs  $(\delta\omega\rho\varepsilon\alpha)$  du Christ se répandent sur vous [lacune] dans sa paix  $(\varepsilon i\rho.)$ . Et eux de dire :  $\[ \] Ainsi soit-il (\dot{\alpha}\mu.) \[ \] .$  Il leur dit :  $\[ \] Quel$  est l'objet qui vous amène? — Le roi, dirent-ils, nous a envoyés à ta recherche. Si tu le veux, viens. Sinon, nous ne te forcerons pas  $(\dot{\alpha}\nu\alpha\gamma\kappa\dot{\alpha}\xi\varepsilon\nu)$ . — Mes frères, dit-il, à la vérité  $(\dot{\alpha}\lambda\eta.)$ , je ne veux pas y aller; je ne verrai pas la figure de ce roi impie  $(\check{\alpha}\nu.)$ .  $\[ \] Les soldats répondirent : <math>\[ \] Vraiment (\dot{\alpha}\lambda\eta.)$ , nous aussi, nous ne voulons pas voir sa figure  $\[ \] .$  (P. 69.) Et aussitôt l'Esprit  $(\varpi\nu.)$  Saint descendit sur eux. Le bienheureux  $(\mu\alpha\kappa.)$  les initia  $(\kappa\alpha\tau\dot{\alpha}\gamma\varepsilon\nu)$  à l'Écriture  $(\gamma\rho\alpha\dot{\alpha}\dot{\gamma})$  sainte et aucun d'eux ne retourna vers le roi.

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  lorsque le roi sut qu'ils ne retourneraient pas vers lui, il entra dans une grande colère  $(\Im \upsilon \mu \delta s)$ . Il envoya d'autres soldats pour tuer apa Isidore et les soldats. Et lorsqu'ils furent parvenus à la porte de Pierre, l'officier comptable  $(\upsilon \upsilon \iota \mu \varepsilon \rho \acute{\alpha} \rho \iota s)$ , la confusion  $(\sigma l \acute{\alpha} \sigma \iota s)$  du Seigneur plana sur eux : ils s'assirent, stupides, près de la porte de Pierre. Apa Isidore alla vers eux. Il les trouva assis stupidement. Il les signa  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma \iota \xi \varepsilon \iota \nu)$  et soudain l'esprit leur revint. Ils se prosternèrent; ils l'adorèrent en disant : ~ Nous t'en

мок пенхоеіс ' єтрек $\dagger$  нап птесфрагіс ніс п[e]хс пен[хоєіс '] пехе п[гагіос] (Fol. XXXV, verso, p.  $\overline{o}$ ) же єре пхоєіс їс тёгм тнутп  $\overline{e}$ гоуй  $\overline{e}$ течміт $\overline{p}$ ро  $\overline{e}$ тоуаав '

prions, notre maître, donne-nous le signe  $(\sigma \varphi \rho \alpha \gamma is)$  de Jésus-Christ, Notre-Seigneur  $\pi$ . Le saint  $(\alpha y)$  leur dit (p. 70):  $\pi$  Que le Seigneur Jésus vous invite dans son saint royaume  $\pi$ .

Or  $(\lambda o \iota \pi \acute{o} \nu)$  il y avait une statue de bronze sur une colonne  $(\sigma \wr \tilde{\nu})$  près de la demeure de Pierre. Isidore se trouvait au milieu de gens, en train de les instruire  $(\kappa \alpha \theta \eta \gamma \epsilon \tilde{\iota} \nu)$  comme un maître. Lorsque le roi l'apprit, il s'arracha les cheveux de la tête; il grinça des dents. Il appela un général  $(\sigma \wr \rho)$  impie, du nom de [lacune] Dieu en lui. Il le dépêcha avec mille hommes pour tuer les soldats qui s'en étaient allés à la recherche d'apa Isidore. Lorsqu'ils les eurent atteints, ils les tuèrent jusqu'à ce que leur sang coula à terre comme de l'eau. Et voici que Michel enleva Isidore et Pierre et les lâcha  $(\kappa \alpha \lambda \tilde{\iota} \nu)$  au milieu du palais  $(\kappa \alpha \lambda)$  royal. Lorsque les grands  $(\kappa \nu)$  du palais  $(\kappa \alpha \lambda)$  les virent, ils s'arrètèrent de stupeur. Le roi commanda  $(\kappa \epsilon \lambda)$  de les jeter en prison jusqu'au lendemain; car c'était l'heure du diner  $(\kappa \nu)$  Let ainsi quatre cents soldats subirent le martyre  $(\kappa \nu)$ , le dix-huit d'Athor, en paix  $(\epsilon \nu)$ , ainsi soit-il  $(\epsilon \nu)$ .

<sup>(1)</sup> AOITO.

йтероужшк аё евох мпеуагши і неі мматої йтаүністеуе епховіс іс · гітмпівтоулав ісілфрос :— а прро тфоун мпечράζτε απίρα) πβημα επτμητέ πταγορά πτηολίζ απτρογείμε πασ ΜΠΡΑΓΊΟΟ ΙΟΙΑΦΡΟΟ ' ΜΗΠΕΤΡΟΟ :- ΗΤΕΡΟΥΕΉΤΟΥ ΔΕ ΠΕΧΕ ΠΡΡΟ HAY . WE OA HE HEISBHAG ELELHEIDE WHOOA . CYKWALCAG HHYматої файфиоуоут миооу :— єїта пєжач мпєтрос [xe] н йток гоок  $\epsilon[\ldots]$  гі $[\ldots]$  (Fol. XXXVI, verso, p.  $\overline{ob}$ ) мінії мірро ммние сккатафронен ммої же акчі мпажаже сгоун бискні Файтечермагіа внаматої алла анок филівлеув ймок ймйач : ауф птеуноу а прро келеуе псеейфе мпетрос епрермитарон. αγω πεθεία)ε Μπκεείειλωρος μωμάν εγωμ ' επτημτε πτηολίε AOÏNOIÌ TEPE OEKAA TEC[2]IME MNET[PO]C HAY . XE A[4TPE N]PPO εΪΦΕ  $\overline{\mathbf{M}}$ [ΠΕC2λΙ  $\overline{\mathbf{M}}$ ] εΠ2 $\overline{\mathbf{G}}$ ΡΜΗΤΑΡΙΟΝ :  $\mathbf{A}$  $\overline{\mathbf{C}}$ ΤΦΟΥΝ  $\mathbf{A}$  $\overline{\mathbf{C}}$ ΘΙ  $\mathbf{G}$  $\mathbf{X}$  $\overline{\mathbf{M}}$ ΠΒΗΜΑ  $\mathbf{M}$  $\overline{\mathbf{H}}$ пессемеда тироу сечейре йеме й $\psi$ ухи ейтеунпе :— асхічжак бвох впрро всжо ммос . же эмой впесни пслужок о проме πεπος : είκρος: -- αγω α πέρο κελεγε ετγογαμάντε μμος αγω переспескоуї йфире емпесеминр есто йка ммоч ейтесерфте:—

Lorsque les soldats qui crurent au Seigneur Jésus eurent terminé leur combat  $(\dot{\alpha}\gamma\dot{\omega}\nu)$ , grâce à saint Isidore, le lendemain, après s'être levé, le roi dressa le tribunal (3.) au milieu de la place  $(\dot{\alpha}\gamma \circ \rho \dot{\alpha})$  de la ville  $(\varpi)$ . Il se fit amener saint  $(\tilde{\alpha}_{\gamma})$  Isidore et Pierre. Lorsqu'on les eut conduits vers lui, le roi leur dit : "Qu'est-ce que ces œuvres que tu fais, pour ensorceler (μαγεύειν) mes soldats jusqu'à ce qu'ils meurent? r. Puis il dit à Pierre : r Et toi aussi [lacune] (p. 72) de la demeure royale, chaque jour, pour me mépriser (xxταφρονείν), car tu as pris, à l'intérieur de ta maison, mon ennemi pour ensorceler (μαγεία) mes soldats; mais (αλ.) je te mettrai à la torture (σαιδεύειν) avec lui τ. Et aussitôt le roi commanda (κελ.) de suspendre Pierre au pilori (έρμ.) et avec lui de suspendre aussi à un bois Isidore, au milieu de la ville (ω.). Puis (λοιπόν), Iorsque Thècle, la femme de Pierre, vit que le roi avait fait suspendre son mari au pilori ( $\dot{\epsilon}\rho\mu$ .), elle se leva; elle monta sur le tribunal  $(\beta)$  avec tous ses serviteurs; ils étaient au nombre de quarante almes  $(\psi \nu \chi \dot{\eta})$ . Elle cria au roi : "Descends, dit-elle, et frappe-moi,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$ homme de sang et de ruse!r. Et le roi commanda (κελ.) de la saisir. Effe avait sur ses bras son petit enfant à qui elle donnait de son lait.

λ ογιπα πτε ππογτέ ει έχμπφηρε κογι (Fol. XXVII, recto, p. ot) ασσωτ ασίας ελπα ισίλωρος · εσαφέ εραι μπαεσείστ · πεχασ χε παιατκ πτοκ ω παείωτ ισίλωρος · χε ακχι μπτυπος μπειχοείς εσαφε εγωμ είτα πεχασ μπετρος πεσείωτ · χε παίατκ πτοκ ω παείωτ · χε ακχι μπτυπος μπεπχοείς · αγω κπαχι πτεκληροπομία μπετρος παποστολός · παί πτα πηροπ πέρο ξέος μμοσ επέρωμη · είχπογως πτέρος · ανω παείατε εσώτε ω θεκλα ταμαλί · χε τερπαση έτηπε ππέμαρτυρος αγώ τερπαχι πτεκληροπομία πθεκλα τε πταυπόχε ππεωρύση έτβεπραμ μπέχε :— ται πτα ππούτε τύπους ωλρος μπαύλος παποστολός ανώ μπε πεωρίον χως ερος · χε αςναστε επίλοείς :— ανώ παίατ εω χε αίχι μπτυπος ππώρηρε ωμμ πτα[ εμ]ρωλής μο[γογ]τος · [μπ] πας [.....] (Fol. XXVII, νενδο, ρ. ολ) ανώ πτερεσχε ναί · α πεππά καλα ασκάρωσ ·

ауш еїс пегме і міїтоу іїзмігах іїте петрос пномеларюс

Un esprit  $(\varpi \nu)$  de Dieu vint sur le petit ensant. (P. 73.) Il regarda. Il vit apa Isidore suspendu avec son père. Il lui dit : « Tu es bienheureux,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$  mon père Isidore; car tu as pris la figure  $(\tau \dot{\nu} \pi \sigma s)$  de Notre-Seigneur suspendu au bois (de la croix) ». Puis  $(\epsilon i \tau \alpha)$  il dit à son père Pierre : « Tu es bienheureux,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$  mon père : car tu as pris la figure  $(\tau \dot{\nu} \pi)$  de Notre-Seigneur et tu recevras l'héritage  $(\kappa \lambda \eta \rho \rho \nu \rho \mu i \alpha)$  de l'apôtre  $(\dot{\alpha} \pi \dot{\sigma} \tau \rho \lambda \sigma s)$  Pierre que le roi Néron a crucisié à Rome sur le bois de la croix  $(\sigma i \alpha)^{(1)}$ . Et tu es bienheureuse, toi aussi,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$  ma mère Thècle : car tu seras mise au nombre des martyrs  $(\mu \dot{\alpha} \rho \tau \nu s)$  et tu recevras l'héritage  $(\kappa \lambda \eta \rho)$  de Thècle qui fut livrée aux bètes  $(\mathfrak{D} \eta \rho i \nu)$  pour le nom du Christ, celle vers qui Dieu envoya l'apôtre  $(\dot{\alpha} \pi)$  Paul et celle que les bêtes  $(\mathfrak{D} \eta \rho)$  ne touchèrent pas; car elle croyait au Seigneur (2). Je suis, moi aussi, bienheureux, car j'ai pris la figure des jeunes ensants qu'Hérode sit périr (3) [lacune]. - (P. 74.) Et lorsqu'il eut ainsi parlé, l'Esprit  $(\varpi \nu)$  le quitta; (l'ensant) se tut.

Et voici que les quarante-cinq serviteurs de l'officier comptable (νουμερά-ριος) Pierre s'avancèrent ensemble vers le tribunal (β.). Ils s'écrièrent : ~ Nous

<sup>(1)</sup> Allusion au martyre de saint Pierre, tel qu'il est raconté dans les *Acta Petri* (I. Guin, *Frammen'i copti*, p. II, p. 25 et seq.).

<sup>(2)</sup> Cet épisode se trouve dans les *Acta Pauli*, traduction de L. Vouaux, p. 202-203.

<sup>(3)</sup> Suivant Saint Matthieu, 11, 16.

пенні зйоуєїрній замніі :— аум таї те об йтаухфк євох йтеумартуріх і йсоуспау пенні зйоуєїрній замніі :—

sommes chrétiens  $(\chi \rho)$  de plein gré  $(\varpi \alpha \rho \rho)$ , et la mort que subirent notre seigneur Pierre, sa femme Thècle et son fils Étienne, nous la subirons nous aussi ~. Et il y avait [lucune] aussi les chefs  $(\check{\alpha}\rho\chi\omega\nu)$  allèrent sur le tribunal  $(\beta)$  et une foule de gens venus de toute ville  $(\varpi)$ . Ils montèrent sur le tribunal  $(\beta)$  du roi Dioclétien. Ils crièrent: ~Nous sommes chrétiens  $(\chi \rho)$ , dirent-ils, de plein gré  $(\varpi \alpha \rho \rho)$ . Nous appartenons au Dieu des chrétiens  $(\chi \rho)$ , le Christ Jésus. ~ Et  $(\delta \acute{\epsilon})$  le roi se troubla; il dit : ~Que ferai-je à ces scélérats  $(\check{\alpha}\nu\acute{\epsilon})$  de chrétiens  $(\chi \rho)$ ? ~. Et il ordonna (p, 75) aux soldats de les entourer : ils étaient au nombre de trois mille. On les prit en dehors de la ville  $(\varpi)$ , au fond d'une grande vallée et on les tua  $(\grave{\alpha}$  coups) d'épée. depuis la troisième heure du jour jusqu'à la sixième. Et ainsi ils terminèrent le martyre  $(\mu \alpha \rho)$  le deux d'Épìp, en paix  $(\varepsilon i\rho)$ , ainsi soit-il  $(\check{\alpha}\mu)$ .

Or (¿é) apa Isidore, lui aussi, était mort avec la foule que l'on avait tuée. Et voici que le Seigneur Jésus vint du ciel. Il se tint au milieu des multitudes que l'on avait massacrées. Il s'écria : « Isidore, mon bien-aimé, à cause de qui

παι πτα πκοςμός τηρά μογε μμαρτύρος πτεαλοείδε τφολή δεπή прубрятк лишиеколевите, ула плелиол пля тесин шихоеїс таге ммааже папа їсїлюрос зачвоба вграг ачагерати гіж [п] печογερητ[ε] επτημτ[ε] [ε] $\vec{\mathsf{1}}$   $\Theta \in \mathsf{1}$   $\mathsf{1}$   $\mathsf{0}$   $\mathsf{2}$   $\mathsf{3}$   $\mathsf{4}$   $\mathsf{4}$  χε ηλιλτκ ήτοκ ω ϊςϊλωρος χε λκαϊ Μπτυπος Μπεκαοεις n-TARTWOYH  $\tilde{\epsilon}$ BOA 26 $\tilde{n}$ NETMOOYT :—  $\tilde{n}$ EXE ANA ICIAWPOC HAR . XE айок иім анок же ёкескулаві ммок йкеі фароі :— пежач нач йог пёштне же тфоүй йёвшк беры бтагоры йтполс йгемо[ос :] фанте [при ] $\epsilon$ і пфа пє $\dagger$ фіпе мпејаномос прро $\dot{\epsilon}$ і — п $\epsilon$ х $\epsilon$  пт $\epsilon$ пнаїос нач же ффпе йммаі йток зауф фсвтфт вмоу вжмивкран GTOYAAB ' AYW A  $\overline{\text{L}}$ WOTHP  $\overline{\text{L}}$ MOY GPO4 ' A4BWK G2PA1 GM $\overline{\text{H}}$ HYG : ачтфоті йві япя їстуфьос , чавтк заямоос зітасовя ітноγις , γλω τοειμε ημετσοολη ψωος σήμμογις , μελχώ ψωος χε  $\overline{\text{иточ}}$  пе  $\cdot$   $\overline{\text{2}}$  $\overline{\text{икооүе}}$  неух $\overline{\text{имос}}$  хе  $\overline{\text{имон}}$   $\cdot$  (Fol. XXIX, recto, p.  $\overline{OZ}$ ) and neytron minerephy strhata anetoyaar as a sustained

le monde  $(\varkappa \delta \sigma \mu os)$  entier est rempli de martyrs  $(\mu \dot{\alpha} \rho.)$ , lève-toi vite et dressetoi sur tes pieds  $\tau$ . Et aussitôt que la voix du Seigneur frappa les oreilles d'apa Isidore, il se souleva et se tint sur ses pieds, au milieu de la multitude des cadavres  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  (p. 76) comme quelqu'un qui se réveille de son sommeil. Il alla jusqu'au Christ. Celui-ci lui dit :  $\tau$  Tu es bienheureux,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) Isidore, car tu as pris la figure  $(\tau \dot{\nu} \pi os)$  de ton Seigneur, qui s'est levé d'entre les morts  $\tau$ . Apa Isidore lui dit :  $\tau$  Qui suis-je, moi, pour que tu t'inquiètes  $(\sigma \varkappa \dot{\nu} \lambda \lambda \varepsilon w)$  de moi?  $\tau$ . Le Sauveur ( $\Sigma$ .) lui dit :  $\tau$  Lève-toi et va sur la place  $(\dot{\alpha} \gamma o \rho \dot{\alpha})$  de la ville  $(\varpi$ .); assieds-toi jusqu'à ce que le soleil se lève et confonds ce roi impie  $(\ddot{\alpha} \nu o \mu o s)$   $\tau$ . L'illustre  $(\gamma \varepsilon \nu \nu \alpha \tilde{\iota} o s)$  (martyr) lui dit :  $\tau$  Sois, toi, mon assistance et je suis prèt à mourir pour ton saint nom  $\tau$ . Et le Sauveur ( $\Sigma$ .) le bénit. Il remonta aux cieux.

Apa Isidore se leva; il alla s'asseoir sur la place  $(\alpha y)$  de la ville  $(\varpi)$ . Et quelques-uns de ceux qui le connaissaient dans la ville  $(\varpi)$  disaient : « C'est lui ». D'autres disaient : « Non ». (P. 77.) Et ils se disputaient entre eux, à son sujet. Or  $(\delta \varepsilon)$  le saint se prit à rire, disant aux foules : « Ne vous disputez pas

<sup>(</sup>I) TWOY. — (2) 所所可.

роч йсове токач ййминое токач ййминое токач йтероусети най аухіфкак бвох йбі оүноб ймінное токач й тероусети най аухіфкак бвох йбі оүноб ймінное токач й токач и тока

прро де йтеречеї евох земппаххатіон ечнавшк етсїооүй пужикі і ере оүноє мімнище мійатої зіпечкште :— апа ісїдшрос де ачтшоун ачвшк зізн мімоч і ачхіщкак евох ечхш мімос же сштій ероі пахоєїс про і пере оутоєїс зін зіпізо нісїтагора мінечсоущій і етвенетоєїс етзик епечго іїтагора мінечсоущій і етвенетоєїс етзик епечго іїтагора мінечсоущій і етвенетоєїс етзик епечго ії пехе про пач же агрок і ії оу пе йтачщище мімок пеже їсїдшрос інач і же а[сщше] еїмооще зій]-(Fol. XXXIX, verso, р. он) тагшра проузе і а угіоче ерої еїмооще мауаат аукште ероі аучі пиагоєїте і аугіоче ерої їтснве йгочи зіпіаго щай і моу :— ауш йтеріщше еїпих евох вімоочт і аувшк ауєїне поусаеїн і ачгшк іїтеріщше ії і ерої і ачай ачефрагіхе міпасшма іїтеріщох а пагнт [є]і ерої і ачаймаг теріщих і [ачто]уност

pour moi. Je suis vraiment  $(\dot{\alpha}\lambda)$  Istdore que le roi a fait mourir. Lorsqu'ils entendirent ceci, une grande multitude cria et rendit gloire à Dieu.

Or  $(\delta \dot{\epsilon})$  quand le roi sortit du palais  $(\varpi \alpha \lambda)$  pour aller se baigner au bain, une grande troupe de soldats l'entourait. Et apa Isidore se leva et s'en alla devant lui. Il cria : "Écoute-moi, dit-il, mon seigneur le roi". Un bandeau couvrait la figure d'Isidore, à la façon d'un bandage pharmaceutique. Le roi tourna la tête vers la place  $(\dot{\alpha} y)$ , sans le reconnaître, parce que le bandeau couvrait sa figure. Le roi lui dit : "Que t'est-il arrivé?". Isidore lui dit : "Voici. Tandis que je marchais, le soir, sur (p. 78) la place  $(\dot{\alpha} y)$ , des voleurs se jetèrent sur moi. — je marchais seul; — ils m'entourèrent, me prirent mes effets, me blessèrent au visage d'un coup d'épée, jusqu'à ce que je sois mort. Quand je fus étendu comme mort, ils s'en allèrent quérir un médecin. Celuici me lia la figure avec un bandage pharmaceutique et oignit  $(\sigma \varphi \rho \alpha y i \xi \epsilon w)$  mon corps  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$ . Aussitôt l'esprit me revint. Le (médecin) me saisit la main et me ressuscita. Et l'homme qui m'avait ressuscité me dit : "Lorsque tu te "lèveras, le matin, va vers le roi et raconte-lui (2) (ton aventure) et il jugera en

<sup>(1.</sup> Pour мминице.

wannoncer, raconterr, suivant la règle des verbes causatifs en T (Stern, Grammatik, § 385).

<sup>(2)</sup> MATOYOK, forme impérative de TAYE

· АУФ ПЕХАЧ НА ПО ПРФМЕ ПТАЧТОУПОСТ · ХЕ СКФАНТФОУН έντοους μοσώς ψαμέρο ματούοκ έδοα , αλώ απσεδ μεκώνι , MÜHEH $^{(1)}$ TAYGİPÊ ÜHAK ÜHAÏ :— GOOHÊ ZÜAK HÊ HAXOGIC APIпаква і мінентауєр наї єрої :— пеле прро нач же сінаге ей-POME ETHMAY TOIL ' MH AHOK HE HPEGEAPER HTEHOAIC :- HEXE ALLA ICÏA $\omega$ -(Fol. XL, recto, p.  $\overline{oo}$ ) poc hay  $x \in MH$  oyūaaay oh (2) hatσομ ηγώρος . Ευτοκ με μδδο υτοικολμείη τηδς . Μη μυσομ μμοκ  $ilde{\mathbf{e}}_{\mathbf{z}}$  $\mathbf{e}_{\mathbf{z}}$  $\mathbf{e}_{\mathbf{z$ TAGING TE HIM GENTAY NAK :— GETE ICIAOPOC TE MOO-ФЕ ФАЙЕКЙОУТЕ ТАУФ СЕПАТАМОК ЕПЕЙТАУР НАЙ НАГ ТАСКАС έρε πεγεσόν ογωίε εβολ είτειπολία τήρα . παεπιατέγε . Χε SUBJOALE NE , EAUGOM, WWOOA , ULLO TE SASE SWUMTYE , WUENTO  $\vec{N}$ ПМНН $\vec{Q}$  $\vec{E}$   $\vec{M}$  $\vec{N}$ ЛЛА  $\vec{I}$ СІДФРОС : ENGCOOYII (3) АП ЖЕ ПТОЧ ПЕ: — ПЕ-**ΧΑΥ ΧΕ ΜΗ ΟΥΙΙ ΑΑ**Ο 26ΠΡΦΟΥ ΝΠΕΠΟΥΤΕ ' ΠΟΕΦΑΧΕ ΕΠΠΕΤΝΑ-NOVA .  $\underline{H}$  LUGOQOA :— LEXE LISTLOC HAA XE EMXE KCOOAH XE ΜΝΟΟΜ ΜΝΟΟΥ ΕΡΠΕΤΙΑΠΟΥΥ Η ΠΕΘΟΟΥ ' ΕΤΒΕΟΥ ΚΑΠΑΓΚΑΖΕ ΠΙΙ-[-]: Υαιι  $[\bar{\tau}_{\omega}]$ ωγοθ θηση

r ta faveur ceux qui ont agi ainsi envers toi. ~ S'il te plaît, mon seigneur, venge-moi de ceux qui m'ont traité ainsi. ~ Le roi lui dit : « Où trouverais-je ces gens? Suis-je le gardien de cette ville? » Apa Isidore lui dit (p. 79) : «Est-ce qu'(μή) il y a quelqu'un de puissant devant toi (i), qui es le roi du monde (οἰκουμένη) entier? Est-ce que (μή) tu ne peux trouver les gens qui se sont ainsi conduits envers moi? ~ Le roi lui dit : ~ Suis-je Dieu moi-même pour savoir qui t'a fait cela? — Va, dit Isidore, vers tes dieux et ils te feront connaître ceux qui m'ont fait du mal, afin que leur gloire se manifeste dans toute la ville (ω.) et que l'on croie (ωισῖεύειν) que ce sont des dieux puissants. » Or (δέ) le roi, pendant cette conversation, se trouvait en face d'une multitude et d'apa Isidore, sans savoir qui était celui-ci. Il dit : ~ Y a-t-il une langue dans la bouche des dieux pour qu'ils parlent sur le bien ou le mal? — Si tu sais, dit le saint (άγ.), qu'ils ne peuvent être ni bons ni mauvais, pourquoi forces (ἀναγκάζειν)-tu les hommes à les adorer? ~

<sup>&</sup>lt;sup>(i)</sup> мйнё~.

<sup>(2)</sup> **o**.

<sup>(3)</sup> COOY.

<sup>(4)</sup> Le copte adopte la double négation.

(Fol. M., verso, no du cahier  $\tilde{\mathbf{e}}$ , p.  $\overline{\mathbf{n}}$ ) а прро ка печго  $\tilde{\mathbf{e}}$ песнт . Ачейкотк затна же ечетально .

мійса-(Fol. XII, recto, p.  $\overline{\text{на}}$ ) пхфк де йфоміт нёвот ечейкотк йгоун епрійє :— пехач інечматої етагератоу ероч і же вфк йтетіфійе йсапенмагос же їсїдфрос і ммон (2) мтачейне йнай еграї ехфі гійнечмагіа :— ауф йтеуноу а мматої фоуої гійтноліс тир $\overline{c}$  і ауге еїсїдфрос аувітч фапрро :— пеже прро нач

(Page 80.) Le roi baissa la tête. Il se mit à rire, d'un rire faux, ayant honte de la foule. Et  $(\delta \dot{\epsilon})$  apa Isidore se dévoila la figure, en disant au roi : «Sais-tu qui je suis?». Or  $(\delta \dot{\epsilon})$  le roi tendit l'oreille. Lorsqu'il reconnut le serviteur du Christ, il ne put, dans sa honte, lui parler. Il partit au bain avec ses dignitaires. Lorsque, enfin  $(\lambda o \iota \pi \acute{o} \nu)$ , il fut entré au bain, il s'assit sur un siège en bois. Le siège en bois se brisa sous lui et l'os de son pied droit fut fracturé par le milieu. Et il cria d'une voix forte : «Les chrétiens  $(\chi \rho.)$  m'ont ensorcelé  $(\mu \alpha \gamma \epsilon \dot{\nu} \epsilon \iota \nu)$ , afin qu'en mourant je cesse de les poursuivre  $(\delta \iota \acute{o} \iota \kappa \epsilon \iota \nu)$  jusqu'à ce que j'aie détruit le nom de chrétien  $(\chi \rho.)$  sous le ciel». Et il s'en alla au temple de ses dieux; il s'y coucha pour être guéri.

(Page 81.) Au bout de trois mois qu'il était couché à l'intérieur du temple. il dit à ses soldats, qui se tenaient près de lui : ~ Allez me chercher ce magicien (μάχος) d'Isidore, car il m'a ensorcelé par sa magie (μαχεία) ~. Et aussitôt les soldats parcoururent la ville (ω.) entière. Ils trouvèrent Isidore, lls l'emmenèrent auprès du roi. Le roi lui dit : « Isidore, qu'est-ce que sont ces œuvres de magie (μαχ.) que tu as accomplies? tu as évoqué (ἐπικαλεῖν)

Au-dessus de a, trace d'un 1. — (2) ñino.

WE ICITODO ON WE HEISPHAR WMALIY . EREIDE WWOON HALL ERE-TIKANGI MINA XE IC . HABXON MYYYAMION . EYAROK ESOAN ELσιοδύν απολωσι ηνακεές τιδολ: — τένολ ες χι νακ υολκλη-Αγμαριοή μπολε μκεμικάνει μπεύταλεδ παι ται , μάτανεοι , εфило том в т мпертре пеклас ечжаем : таге прро пнатпе : мпнапкаг ммон ΦΑΡΕ  $\bar{\Pi}$ ΕΘΟΟΥ ΕΠΑΙ ΦΩΠΕ  $\bar{M}$ ΜΟ[K] ΕΒΟΑ 21ΤΟ $\bar{\Omega}$ [T4] ΕΠΕ  $\bar{\Pi}$ Τ[OK KHA- $+\epsilon$ ]00 $\gamma$  na[q  $\bar{q}$ ]-(Fol. XLI, verso, p.  $\bar{n}\bar{s}$ ) na $+\epsilon$ 00 $\bar{\gamma}$  nak 2 $\bar{\omega}\bar{\omega}$ k ne  $\cdot$   $\bar{n}q$ тоухок байшрасмос :— пехе прродил же бинхает мпетимау -эн ройй моэйусэ эт этүсйүс эж эміэки фук і бокатри χαη παι ποι πελγιος . Χε εφίχε μπε πεκπολλε εφισμέον μελ-ROHOIY CLOK , CARCOL KNOLLG CLOOL WE HOLLG HEWE ULLO WE исооли чи же оли сяз , елолодел есяз биделделин , мимчьоў [64]OVOTB EMY[LOC .] TAI LEGE HHKEHOLLE . OAH OAY EAXOCE вода адф вффпе однинт тиок . маре пещаже ффпе вчодонг HAK GBOA :-- HEXG AHA ÏCIAWPOC MHPPQ . XG AXIC XE ANTOYATбом мінакеночте · ауш анок фиасопс мпаночте пічталбок :--HEXAY HAY HET HEPPO ' ME ANOYOU GIXOU MMOC HAK ' ME OYH TEX-HITHC  $\cdot$  Eqoyote eternithe:—  $\bar{\imath}$  intrequeine iigi ana ici-(Fol. XIII,

pour moi Jésus, le prince (ἄρχων) des démons (δαιμόνιον), qui est entré au bain et a brisé tous mes os. Maintenant, prends un centenarius (κεντηνάριον) d'or et appelle(ἐπικαλεῖν)-le pour qu'il m'accorde la guérison, sinon tu mourras de mort. n Le saint lui dit : n Que ta langue impure laisse en paix le roi du ciel et de la terre, sinon par lui il t'arrivera malheur. Si tu le glorifies (p. 82), il te glorifiera toi-même et te délivrera de tes épreuves (πειρασμόs). n Le roi lui dit : n Appelle(ἐπικ.)-le, qu'il me guérisse, et je saurai que c'est un Dieu puissant. — Si tes dieux, lui dit le saint (άχ.), ne peuvent te porter secours (βοήθεια), pourquoi les appelles-tu dieux? n Le roi lui dit : n Ne sais-je pas qu'il y a un sorcier qui, dans son art (τέχνη), surpasse les sorciers et un magicien (μάχ.) qui surpasse les magiciens (μάχ.)? Ainsi en est-il pour les dieux, il y en a un qui s'élève au-dessus des autres! Si tu réfléchis, cette parole te paraîtra évidente. n Apa Isidore dit au roi : n Dis : je suis, moi et mes dieux, sans puissance, et moi je prierai mon Dieu de te guérir n. Le roi lui dit : n Je t'ai déjà dit qu'il y a un artisan (πεχνίτηs) qui surpasse les artisans

 $recto, p. \overline{nr})$ афрос : же а тмйтатоом тазе прро :— пехач нач же соутй текоїх євох : таре пехс єрнагре єрок пехе прро йнетазератоу же вшк интй йсхоуса :—

йтероувшк з прро собути йтечбіх євох а прагіос замарте мійос ачёопё бераі ехши бухи мійос засопё бераі ехши бухи мійос засопё бераі ехши бухи мійос за пахобіс їс пехе пбитачбр маав (1) бухи промпе бущию і бкеталбо міпеїлиомос йтарбчеіме же мійосуте рітпе зитпе зиписуже йость вбалак масак і йтербуже наї йбі ппетостолав ачносуже йость сё ехентечосернте асш аётшобе йкумасунаріой йносув йапа їсіашрос пеже ппетосулав мійро застибе йкумасунаріой йносув йапа ісіашрос пеже ппетосулав мійро застибу же а псштну хоос йнечапостолос за [6] атётйх [1 п]хінхн [+] (Fol. XLII, verso, р. па) йхінхн занок ан пейталбок  $\hat{\omega}$  прро алла пехе пе

асфопе же мійсана а піро треузібенф йпро , таулеї ематоро пітере ти істро ста пітере ти істро ста пітере ти істро ста пітере ти істро тауль і тауле ста пітере ти істро пітере ти істро пітере ти істро ста пітере ти істро пітере ти іс

(τεχν.). Lorsque apa Isidore sut (p. 83) que la débilité avait atteint le roi, il lui dit : «Étends ta main, afin que le Christ te guérisse». Le roi dit à ceux qui se tenaient près de lui : «Retirez-vous».

Lorsqu'ils furent partis, le roi étendit la main. L'ayant saisie, le saint ( $\alpha\gamma$ .) pria, disant : "Mon Seigneur Jésus-Christ, qui as guéri celui qui fut trente-huit ans malade, guéris cet impie ( $\alpha\nu$ .) pour qu'il sache qu'il n'y a dans le ciel et sur la terre d'autre Dieu que toi seul ". Lorsque le saint eut ainsi parlé, il répandit de la salive sur le pied et les rapprocha l'un de l'autre comme (ils étaient) auparavant. Et le roi ordonna de donner à apa Isidore la moitié d'un centenarius ( $\alpha\varepsilon\nu\tau\eta\nu\dot{\alpha}\rho\iota\sigma s$ ) d'or. Le saint dit au roi : "Le Seigneur a dit à ses apôtres (2) : "Vous avez reçu gratuitement, (p. 84) donnez gratuitement ". Ce n'est pas moi,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) roi, qui t'ai guéri, mais ( $\tilde{\alpha}\lambda$ .) c'est le Christ."

Il arriva, après cela, que le roi fit une proclamation dans toute la ville (ω.) disant : ~Que tous les gens de la ville (ω.) aillent, le matin, manger et boire à l'entrée du temple des dieux : car ce sont ceux-ci qui m'ont guéri ». Lors-qu'apa Isidore entendit la proclamation du roi, il s'attrista (λυπεῖν) grande-

<sup>(1)</sup> MAA4 (see). — (2) Matthieu, x, 8.

The againstak [ebo]a egaw  $\tilde{m}[moc]$  . The hamoeic  $\cdot$  and hamolic  $\cdot$  and hamoeic  $\cdot$  and hamoeic  $\cdot$  and hamolic  $\cdot$  and hamoeic  $\cdot$  analy hamoeic  $\cdot$  and hamoeic  $\cdot$  and hamoeic  $\cdot$  and hamoeic  $\cdot$  a поте , екпуку пејупомос елфкол пиекцедолучи , иделзе тней :- итбүфн бтммаү пере апа ісілфрос импні мпечейфт · мисштнеїхос пемелл мпечейшт :— л пжоєїс очойей бвол бапа їсілфрос пехач нач з же хере пасфит ісілфрос пейта поубен птечлампас жет мпнүе: — апа їсїдфрос де ачвобч  $\epsilon_2$ -(Fol. XLIII, recto, p.  $\overline{\pi_6}$ )ры гіх $\overline{\text{м}}$ печманєнкот $\overline{\text{к}}$  ачоуфф $\overline{\text{т}}$   $\overline{\text{м}}$ псфτης , εάχω μμος , τε μαχοείς αλώ μπιολίε , δυολκώς , аікфі пахобіс :— ствеоу пексіфт пагавос кф мпеїаномос  $\vec{\mathsf{NPPO}}$  '  $\vec{\mathsf{GEP}}$  NEINEOOY THPOY MINEKHETOYAAB :— ETBEOY MINE OYкфгт єї євох гітпє пірокгі тимпечноутє піх $\psi$ ухон :— х πεωτηρ ογωών πεχρα ήγμα ιςιγώδος, χε ω μυμεδια, γυρθώς ктаеїну пагрейпавіфт мінечаггелос втоуалв і повінфгайнне ппаробнос : мыї фанни пваптістис пфире плахаріас : паі птачано на мпроаромос :- тепоу бе пасштп сштм татамок мере фоетх чхі клом сімнтеї йчміфе кллфс гмпеста-

ment, il s'écria : « Mon Seigneur et mon Dieu, laisseras-tu cet impie (av.) se moquer ainsi entièrement de tes saints?r. Cette nuit-là, apa Isidore était avec Sôtérichos, serviteur de son père, dans la demeure paternelle. Le Seigneur lui apparut; il lui dit : «Salut (χαίρε), mon élu, Isidore; l'éclat de ta lampe illumine les cieux. Apa Isidore se souleva de dessus (p. 85) sa couche; il adora le Sauveur (Σ.), en disant : «Mon Seigneur et mon Dieu, je suis dévoré de zèle, mon Seigneur (1). Pourquoi ton aimable (ἀγαθός) Père a-t-il laissé ce roi impie (av.) causer tout ce mal à tes saints? Pourquoi le feu n'est-il pas descendu du ciel et ne l'a-t-il pas consumé avec ses dieux inanimés (άψυ- $\chi o v$ )? ~ Le Sauveur  $(\Sigma_{\cdot})$  répondit à apa Isidore : ~  $\hat{O}(\tilde{\omega})$  mon bien-aimé, dit-il, tu es vraiment (ἀλ.) honoré de mon Père et de ses saints anges (ἄγγ.), comme Jean, (l'apôtre) vierge (ωαρθένος), et Jean-Baptiste, fils de Zacharie. qui fut mon précurseur (πρόδρομος). Maintenant, mon élu, écoute-moi (ce que je vais) t'annoncer : un athlète ne remporte pas la couronne, à moins (siμήτι) d'avoir bien (καλω̃s) combattu dans l'arène (σλάδιον) (2). Est-ce que (μή) mon Père ne peut s'emparer du démon (διά6.) et de ceux qui, chaque jour,

<sup>(1)</sup> III Rois XIX, 10. Cor. IX, 24): "Dans les courses du stade tous

<sup>(2)</sup> Allusion à cette parole de saint Paul (I courent, mais un seul emporte le prix ...

Уіон :-- мн . митосом митейт . еді митічвочос . минетни έρου τ[η]ρογ μμ[ημε] (Fol. XLIII, verso, p. Γις) λλλλ ευκώ μμου ετρε пушетоляя тибол фане или , минетии вбол , ебе и космос ο ποεπογθένδηση ψηθωτο ψηνείωτ , μυμελίτενος ετολνά . ечоешреї мпалкаїос · міпасевнс :— теноу бе сштм татамок енетнаффие ммок зыпенкосмос , фун (1) декен прем дон ммок ελετηι :- πρρο πλησούτκ [μ]+ολ μςου [πτη] τολνοςκ εβου συ-HETMOOYT: — KHAEP KEPOMHE  $2\overline{M}\Pi\Delta IKACTHPIOH \overline{M}\Pi\overline{P}PO$  KOCTAN  $^{(2)}$ -ΤΙΠΟΣ ΠΑΚΦΤ ΠΑΚ ΠΟΥΜΑΡΤΥΡΙΟΠ 69COTΠ ΤΗ ΠΊΚΟ ΜΠΕΚΟΟΜΑ <u>пзнта</u>:— пуетот пуко полное исмол , мизитучео , мизи-WITH  $\frac{1}{2}$  WHITH  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  WHITH  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  WHITH  $\frac{1}{2}$  WHITH  $\frac{1}{2}$  WHITH  $\frac{1}{2}$ εισολ πθεμπληλησότολος επέωβ μιμ · πέομ · λλω (Fol. XLIV, recto, p. πz (3)) 2τοογε πράστε πρρο ναειρε πογθεωρία · τωογιὶ πεμοοφε έσολη εμεθεγγίου , συολτωκ ήσημ , νιςοόσε ψυίγτωμε ήδλο ΜΠΕΜΤΟ **68**Ολ ΜΠΕΙΜΗΗΦΕ ΜΠΕΡΡ2ΟΤΕ ' ΧΕ ΑΪΤ ΝΑΚ ΙΙΤΕΣΟΥCIA ΕΕΡ HETERNAK: — AYOU ÑTEYHOY A HOOTHP + HAY  $\overline{\mathbf{n}}$  + PHHHI AYBOK G2PAÏ ĒМПНУЄ 2ÑOYĒOOY ' ЄРЄ ППЕТОУААВ 6 $\omega$ UT ЙС $\omega$ 4 :—

l'approchent? (P. 86.) Mais (αλ.) il laisse à tous mes saints le soin de le confondre, lui et ceux qui l'entourent. Le monde (κόσμος) est comme un théâtre (Θέα.) devant mon Père et ses saints anges (ἀγγ.) qui regardent (Θεωρεῖν) les justes (δίκαιος) et les impies (ἀσεβής). Maintenant, laisse-moi t'annoncer ce qui t'arrivera dans ce monde  $(\kappa \delta \sigma \mu o s)$ , jusqu'à ce que tu viennes te reposer auprès de moi. Le roi te fera mourir cinq fois, mais je te ressusciterai d'entre les morts. Tu resteras encore une année dans la prison (δικασθήριον) royale. Constantin te bâtira un splendide sanctuaire (μαρτύριον), où il placera ton corps ( $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$ ). Mon Père y répandra une grande bénédiction, des guérisons et des prodiges. Et ton intercession s'exercera devant moi librement (έξουσία), sur toute puissance, comme celle de mes apôtres (ἀπόσλολος) (p. 87). Et demain matin le roi fera une promenade (Θεωρία). Lève-toi, entre au théâtre  $(\Im \dot{\epsilon} \alpha.)$ , le cœur ferme, et réprimande, devant cette foule, ce roi impudent. Ne crains pas. Car je t'ai donné le pouvoir (ἐξουσία) de faire ce qu'il te plait. - Et aussitôt le Sauveur (Σ.), lui ayant donné la paix (είρ.), remonta aux cieux, dans la gloire, pendant que le saint le contemplait.

(1)  $\omega \lambda^{-}$ . — (2)  $\kappa \omega c \tau \lambda^{-}$ . — (3)  $\pi z^{(sic)}$ .

There horoem  $^{(1)}$  as wat a highest scharzed  $^{(1)}$  as  $^{(1)}$  and  $^{(2)}$ калфпол иолзов спечачнь учвок събли спефетубой, пежча μυδίο , πε υδίο, , εις πυογίς πηλς ς τω είδοι υμμάκ μυσολ нім пентачталбок і некноуте не і же пехс пе поептактафеоеіф гітполіс тирс псач же паночте ауф пан мпталбо :у комижтэп мін эж үкпітэті фо эж і эфинипэ муфжрэп фук ANOK HE : XE HPPO HE : HEX[A4] (Fol. XLIV, verso, p. HH) XE HANOYTE пентау+ наі мпталбо :- пеже апа їсїдюрос їткоуї ікалоπογ . Τε είχεδο πιο . Τι νη ψυιλυος ψυολίοδ . μια υπυοςтолос хітч німімаў вграі втполіс і іквидріл паі пта пховіс ф нач поусми проме мпоуппа ачжно ппречрнове: — пто гооте жі ин поусми проме птевок егоуп епрпе [м]прро птехоос  $\tilde{\text{и}}$ нечегашают, же ня нетебе ихоеіс хю  $\tilde{\text{и}}$ моол, же хі инт $\tilde{\text{и}}$ **ΝΟΥ CMH** · ΜΠΟΥ ΠΝΟΗ · ΝΤ ΕΤΠΕΊ ΕΣΟΥ Η ΕΠΕΘΕλΑΡΟΝ ΝΤΕΤΠΡΑΝΤΡΕ επτημέτε μπέρο, , μπμέχς ις :- πτελμολ ν τκυνώμολ βώκ εгоун бирпе асфаже ийнетоушт катанейцаже :-- же тши

Lorsque parut la lumière, saint Isidore prit dans ses bras la peau (?) d'un chien. Il pénétra au théâtre ( $\Im \acute{e}\alpha$ .) Il dit au roi : "Roi, voici que toute la ville ( $\varpi$ .), aujourd'hui, m'écoute. Qui t'a guéri? Sont-ce tes dieux ou le Christ, comme tu l'as proclamé dans toute la ville ( $\varpi$ .) : mes dieux m'ont accordé la guérison?" Et il se tourna vers la foule : "Attendez, dit-il, pour voir quel est celui qui ment, moi ou le roi qui a dit (p. 88) : ce sont mes dieux qui m'ont accordé la guérison". Apa Isidore dit à la petite peau (?) : "Je m'adresse à toi. Prends la forme ( $\tau \acute{v}\pi os$ ) de ce chien que les apôtres ( $\grave{\alpha}\pi \acute{o}-\sigma lo\lambda os$ ) emmenèrent avec eux dans la ville ( $\varpi$ .) de Centria (2) et à qui le Seigneur donna une voix humaine et un esprit ( $\varpi v$ .) pour châtier les pécheurs. Toi de même, prends une voix humaine et va au temple du roi pour dire à ses idoles ( $\check{\epsilon}i\delta\omega\lambda ov$ ) ce que leur dit le Seigneur : "Prenez une voix et une intelligence ( $vo\acute{n}$ ); entrez au théâtre ( $\Im\acute{e}\alpha$ .) et rendez témoignage en présence du roi et du Christ Jésus". "Aussitôt la peau (?) du chien entra dans

Contendings of the apostles, édités par W. Budge, t. II, p. 336 (Instructions du Christ à l'apôtre Thomas pour la ville Kantôrya ou Quantaria).

<sup>(</sup>I) 110YOET.

<sup>(\*)</sup> M. W. Crum me suggère l'idée qu'il est fait peut-être allusion à l'épisode rapporté dans les

тнії оу амнітії євох єпеобадрої же єїс пайгах міпноутє моутє єрфтії :

le temple; elle parla en (κατά) ces termes aux statues : ~Levez-vous et allez au théâtre (Θέα.). Voici que le serviteur de Dieu vous appelle. ¬

Et aussitôt elles descendirent (p. 89) de leur socle ( $\beta \acute{\alpha} \tau s$ ); elles marchèrent à terre, précédées de la petite peau, car l'archange ( $\mathring{\alpha}\rho\chi$ .) Gabriel les poussait ( $\delta : \acute{\alpha} \kappa s v$ ) jusqu'à ce qu'elles fussent entrées au théâtre ( $\vartheta \acute{\epsilon} \alpha$ .). Apa Isidore dit aux statues : «Je vous adjure, au nom du Père invisible ( $\mathring{\alpha} \acute{o} \rho \alpha \tau \sigma s$ ) et de sa sainte puissance, qui a créé le ciel et la terre, de me dire aujourd'hui la vérité, en présence de toute cette foule, si c'est vous qui avez guéri le roi ou si c'est mon Seigneur Jésus ». Aussitôt les statues répondirent : «En vérité, le roi a été sauvé par le vrai Dieu, Jésus-Christ, et par tes saintes prières. Quant à ( $\vartheta \acute{\epsilon}$ ) nous, nous n'avons pas d'âme ( $\mathring{\alpha}\psi\nu\chi\sigma\nu$ ) et de puissance pour faire aux hommes du bien ou du mal. » Lorsque les foules entendirent cela, elles s'écrièrent : «(Gloire) (p. 90) à Dieu et à saint Isidore! ». Apa Isidore dit aux statues : «Ètes-vous dieux ou est-ce le Christ qui est Dieu? ». Et ( $\vartheta \acute{\epsilon}$ ) elles s'écrièrent toutes : «C'est Jésus-Christ qui est Dieu, le maître ( $\vartheta \acute{\epsilon} \sigma \pi \acute{\epsilon} \tau r \sigma$ ) qui a créé le ciel et la terre et tout ce qui est en eux (3) ». Apa Isidore dit au roi : «Tu es

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ййо́.

été omis dans le manuscrit.

<sup>(2)</sup> Ces trois mots MMOC XE EOOY ont

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Apocalypse, X, 6.

ДЄ ЛУХІФКАК ЄВОЛ ТНРОУ ' ЖЕ ПЕХС ІС ПЕ ППОЎТЕ ' ПЛЕСПОТНС ПЕПТАЧТАМІО ПТПЕ МППКАЗ ' МПІЗОВ ПІМ ЄТПІЗНТОЎ ПЕЖЕ АПА ЇСЇ- ДОРОС МПРРО ' ЖЕ АРА АКХІФІПЕ ТЕПОЎ МПЕМТО ЁВОЛ МПЕЇМННОЄ ТНРЙ [МП]ООЎ :— ПЕЖЕ ППЕТОЎАЛВ ПІМЕТОЎФТ ОП ' ЖЕ АХІС МПРРО ' ЖЕ АНОЙ ЗПІЛОЎТЕ АЙ ' АЛЛА АНОЙ ЗПІТАМІО ЙЕІХ ПРФМЕ :— АЎФ АЎЗОМОЛОГЕІ МПЕМТО МПМННОЕ ЖЕ АПОЙ ЗЕППОЎТЕ АЙ ' АЛЛА АНОЙ ЗЕЙТАМІО ЙЕІХ ПРФМЕ :— ПЕЖЕ АПА ЇСЇДФРОС МПІРРО ЖЕ АРА АКХІФІПЕ ТЕЙОЎ ' ЄРЕ ПЕКНОЎТЕ ЖПІО ММОК ИЗЗРЕПОЎОЇ ПЇМ ЙМННОЄ ДЕ ЙТЕРОЎСФТЙ ЄЙЛІ ' АЎ ТЕООЎ МППОЎТЕ МППЕЧЗЕМ-(Fol. XLVI, reclo, р.  $\overline{q}_{\lambda}$ ) ЗЛА ЇСЇДФРОС :— ПРРО ДЕ ПЕРЕ ПЕЙЗО ОКЙ ЄТВЕПОЙПЕ ' ПРАЙ ДЕ ПІС АЧХІБООЎ АПА ІСІДФРОС ДЕ ПЕЭТО ОКЙ ЄТВЕПОЙПЕ ' ПРАЙ ДЕ ПІС АЧХІБООЎ АПА ІСІДФРОС ДЕ ПЕЭТО ОКЙ ЄТВЕПОЙПЕ ' ЖЕ ЛІЗХФРЕІ ИНТІЇ ЁЗОЎІЇ ЄПЕТПЕРПЕ :—

пфомит изоол, а илстуфос можа изу етьелолома, итепеже олу иза зипеное, же олезствие исетщь тьофи ииедеминти изоол, етвецфине:— элф неафожие ишиза и вишедеищити изоол, етвецфине:— элф неафожие ишиза и вишедеищити изоол, етвецфине:— элф неафожие ишиза и вишедеищити изоол, етвецфине;— элф неафожие ишиза пемичес.: ище олу иза зипеное, же олезствие, исетщь тьофи ииедеише олу иза зипеное, же олезствие, исетщь тьофи и и пемичести.

donc  $(\check{\alpha}\rho\alpha)$  confondu aujourd'hui devant toute cette foule!  $\tau$ . Le saint parla encore aux statues :  $\tau$  Dites au roi : Nous ne sommes pas des dieux, mais  $(\grave{\alpha}\lambda)$  nous sommes l'œuvre des mains de l'homme  $\tau$ . Et elles confessèrent  $(\flat\mu o\lambda o-\gamma \epsilon \bar{\iota}\nu)$  devant la foule :  $\pi$  Nous ne sommes pas des dieux, mais  $(\grave{\alpha}\lambda)$  nous sommes l'œuvre des mains de l'homme  $\tau$ . Apa Isidore dit au roi :  $\pi$  Tu es donc  $(\check{\alpha}\rho\alpha)$ , à présent, confondu, puisque tes dieux t'ont blâmé devant tous  $\tau$ . Et lorsque les foules entendirent cela, elles rendirent gloire à Dieu et à son serviteur  $(p, g_1)$  Isidore. Et  $(\delta \dot{\epsilon})$  le visage du roi se couvrit de honte. Et  $(\delta \dot{\epsilon})$  le nom de Jésus fut glorifié. Apa Isidore dit aux statues :  $\pi$  Retournez  $(\check{\alpha}\nu\alpha-\chi\omega\rho\epsilon\bar{\iota}\nu)$  dans votre temple  $\tau$ .

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  lorsque le roi vit ce qui était arrivé, il se leva du milieu du théâtre  $(\mathfrak{S} \dot{\varepsilon} \alpha)$  et rentra au palais  $(\varpi \alpha)$ . Et, de honte, il n'en sortit pas durant quinze jours. Et il prenait conseil en lui-même et avec ses grands, disant : « Que voulez-vous faire de ce magicien  $(\mu \dot{\alpha} \gamma)$  sacrilège  $(\dot{\alpha} \nu \dot{\delta} \sigma \iota o s)$ ? . L'un des grands lui dit : « Ordonne que l'on n'accorde pas de nourriture  $(\tau \rho o \varphi \dot{\eta})$  aux bêtes pendant trois jours. Prends Isidore et jette-le-leur à manger; et son

πεθερπμέρος ωχή ειχμπκάς: Το πτεγποί α πέρο ολίξεσας ετρεγείρε είπαι · μυμισώς γατρελταθέθεια εύτμογις της εάχω MMOC . TE ELLE KOAL . ELLE NOE . MALE LUOYIC LHEC COOMS EULH-πισογρίου πισογομά μπεθράστε δε α νατπολία της σφολί επτενητίον , γλω ν μδδο ολεκτρίε ετδολείνε ίναν ιζινώδος.  $\vec{n}$ сетаач  $\vec{n}$  $\vec{n}$ еөүріон :— неүй  $\vec{+}$ іс ййоут ййау  $\cdot$  мй $\vec{+}$ іс $\vec{e}$  йаавог  $\cdot$ мімітсіюоусе мпаралаїс і місафае парё наі төроу луклау евоч еизчлос ісітфьос, члм неве польіон зимущ ежщизчлос.  $\bar{\Pi}[\Theta \in \bar{\Pi}]$  PIP  $\bar{\Pi}$   $\bar{\Pi}$  TOTALIST AND ICLAMPOC AS  $\bar{\Pi}$  TEPSCHIAY SIZHMIS  $\bar{\Pi}$   $\bar{\Pi}$ моут зачатортр бмате ачхі нач поубом зачабрата ачпера HEREIX EBOY EUCY HIEWYHAN (1) . HEXAL XE HIOLIF ELE MYKEOLY псанточ пентачтинооу мміхана пархаггелос фаданіна пепрофитис в ачтоухоч еттапро  $\bar{\mathbf{n}}\bar{\mathbf{m}}\bar{\mathbf{m}}$ оу $\bar{\mathbf{i}}^{(2)}:$  — анок 2 $\mathbf{\omega}$  паховіс екетинооуч фарон · паноузей (Fol. XLVII, recto, р. वह) ймон еттапро ппенеуроп евооу :-- на де птеречхооу егс оусми ᾱςεί σκολ εντης ēcxω mmoc xe mπερερεστε ω iciawpoc λίοκ

souvenir s'effacera sur terre. Aussitôt le roi commanda d'agir ainsi. Puis il fit proclamer par toute la ville  $(\varpi)$  en disant que petits et  $(\varepsilon i\tau \varepsilon)$  grands, que la ville  $(\varpi)$  entière se réunisse dans l'arène  $(\varkappa \upsilon \nu \acute{\eta} \gamma \iota \upsilon \upsilon)$  pour voir le [lacune] le jeter (p. 92) aux bêtes  $(\Im \eta \rho \iota \upsilon)$  et le (faire) dévorer. Or  $(\delta \acute{\varepsilon})$  le lendemain. les gens de toute la ville  $(\varpi)$  se réunirent dans l'arène  $(\varkappa \upsilon \upsilon)$ . Et le roi ordonna d'amener apa Isidore et de le livrer aux bêtes  $(\Im \eta \rho)$ . Il y avait là neuf lions, neuf lionnes, douze panthères  $(\varpi \acute{\alpha} \rho \delta \alpha \lambda \iota s)$  et sept ours  $(\check{\alpha} \rho \varkappa \tau \upsilon s)$  qu'on làcha contre saint  $(\check{\alpha} \gamma)$  Isidore. Et les bêtes  $(\Im \eta \rho)$  grognaient contre le saint  $(\check{\alpha} \gamma)$ , comme des sangliers  $(\check{\alpha} \gamma \rho \iota \upsilon \upsilon)$ . Lorsque apa Isidore vit(sic) le rugissement des lions, il eut grand peur. Il prit du courage, se mit debout, étendit les mains vers l'orient, en disant :  $\sigma$  Dieu dont il n'existe point de second, qui envoyas l'archange  $(\check{\alpha} \rho \chi)$  Michel au prophète  $(\varpi \rho \upsilon \varphi \acute{\eta} \tau \eta s)$  Daniel pour le sauver de la gueule des lions; quant à moi, envoie-le vers moi pour me sauver (p. 93) de la gueule de ces bêtes  $(\Im \eta \rho)$  mauvaises  $\eta$ . Et  $(\delta \acute{\varepsilon})$  lorsqu'il eut ainsi parlé, voici qu'une voix vint du ciel, qui disait :  $\sigma$  Ne crains

 $<sup>^{(1)}</sup>$  M $\widetilde{\mathbf{X}}$ (3)  $\mathbf{X}$ . —  $^{(2)}$   $\widetilde{\mathbf{H}}$ (4)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (5)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (7)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (7)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (8)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (8)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (9)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (9)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (10)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (11)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ (12)  $\widetilde{\mathbf{H}}$ 

воу еахф миос , же еатфи дейол іс піноє мичгос , миеаеі  $\epsilon_{1}$  мицісуаторі ідейся  $\epsilon_{2}$  сі єпереууюн , уахі $[\alpha]$  кук  $\epsilon_{2}$  міцісуаторі изоол , у ибьо  $\epsilon_{1}$  епереууюн еаолфф ерефеі

pas,  $\delta$  ( $\delta$ ) Isidore. Je suis Jésus, ton roi. Je demeure avec toi pour te protéger ( $\beta \circ \hat{\eta} \theta \in \alpha$ ). Aussitôt les bêtes ( $\Im \eta \rho$ .) courbèrent la tête; elles adorèrent apa Isidore. Elles devinrent comme des moutons qui se couchent auprès de leur berger et elles ne le touchèrent aucunement ( $\delta \lambda \omega s$ ). Et ( $\delta \acute{\epsilon}$ ) la multitude de la ville ( $\omega$ .) s'écria : "Unique est le Dieu d'apa Isidore, le Christ Jésus. qu'une Vierge ( $\omega \alpha \rho \theta \acute{\epsilon} \nu o s$ ) a enfanté!".

Après cela, le bienheureux ( $\mu\alpha\kappa\dot{\alpha}\rho\iota\sigma$ ) dit aux bètes ( $\Im\eta\rho$ .): « Que chacune de vous retourne en paix ( $\varepsilon i\rho$ .) à sa place ». Et aussitôt elles s'en allèrent. Et le roi dit à ses grands: « C'est une grande honte de le laisser nous irriter ainsi». Quelques-uns lui dirent: « Ordonne que ses membres ( $\mu\dot{\epsilon}\lambda\sigma$ ) soient mis en pièces (p. 94) et soient jetés dans un panier; qu'on lie au panier une meule de moulin et qu'on lance le (tout) à la mer ( $\Im\dot{\alpha}\lambda$ .), afin qu'il s'en aille dans les flots de la mer ( $\Im\dot{\alpha}\lambda$ .)». Et le roi fit agir ainsi envers apa Isidore. On mit ses membres ( $\mu\dot{\epsilon}\lambda\sigma$ ) en pièces. On les jeta à la mer ( $\Im\dot{\alpha}\lambda$ .).

Au bout de quatre jours, le roi se rendit au théâtre ( $\Im \varepsilon \alpha$ .), avec le désir d'assister ( $\Im \varepsilon \omega \rho \varepsilon \tilde{\imath} v$ ) à des combats ( $\mathring{\alpha} \gamma \omega v$ ). Lors donc ( $\lambda o \iota \pi \delta v$ ) qu'il fut entré au théâtre ( $\Im \varepsilon \alpha$ .), il s'écria : ~Où est maintenant, dit-il, Jésus, ce grand ma-

йчйоугй · мпіталайнфрос свол гйнабіх. · бвол же мйлаау н-ΠΟΥΤΕ ΕΟΥΠΕΟΝ ΜΝΟΥ ΠΘΕΠΝΑΙΙΟΥΤΕ :- ΑΥΘ ΠΤΕΥΠΟΥ ΕΙΟ пжовіс їс заві бвох звітне зміміхана змігавріна зачазвратоу гіжмпекро полласса за псфтир жіфкак ёвол ёжепол-AACCA GAMO MMOC : ME GIMEPO ATO (Fol. XLVIII, recto, no du cahier, Z, р.  $\overline{\mathbf{4e}}$ )  $\mathbf{\omega}$  баласса : тітасф $\mathbf{\omega}$ п єрос пі $\overline{\mathbf{e}}$ мооу мінкатаклусмос ппегоот пполе :- жекас еретфоти барап пиотловии . птепоуже вграг і пивкевс пісілфос пагмгал :- птеупоу а ол-УУССЯ ВЕВЕ СТАТ ИНССТОЕТИ ПОСПОЛЛЯЧКІОИ · УСИОЛЖЕ ЕТЬЯТ WILвір : мілкот псіке : етмире пкеєс мппеточаль ісілфрос лубф SIXEMLEKLO, LEXE LCOTHS WHIXTHY, XE ROY EROY WLRIS, ALO а псфтир чі ппемелос мпрагіос затобоу бибубриу :- вчжф ммос же нөейта паеют йагаоос . тамю йалам пфорй йрфме пфге форгемпляссе ммок зара ачине сготи земпельо еч-**Σ**Φ ΜΜΟς ' ΣΕ ΠΘΕΝΤΑΙΤΟΥΝΕΌ ΛΑΖΑΡΟΌ ΕΒΟΛ 26ΝΝΕΤΜΟΟΥΤ ' мпечмейчтооу пробу  $\tilde{\lambda}$ -(Fol. XLVIII, verso, p.  $\overline{q_5}$ )нок петоуезсагие HAK WE TWOYH:— AYW TTEYHOY A HTWTHP . AMARTE TTEHOLX .

gicien (μάγος)? Il n'est pas venu sauver de mes mains ce misérable (ταλαί- $\pi\omega\rho\sigma$ ), car il n'y a aucun dieu qui ait autant de puissance que mes dieux. Aussitôt, voici que le Seigneur Jésus vint du ciel avec Michel et Gabriel. Ils se tinrent sur le rivage de la mer (θάλ.). Le Sauveur (Σ.) s'écria sur la mer  $(\Im \acute{a}\lambda)$ : "Je te l'ordonne (p. 95),  $\mathring{o}(\breve{a})$  mer  $(\Im \acute{a}\lambda)$ , que reviennent vers toi les eaux du déluge (κατάκλυσμα) des jours de Noé, afin que tu soulèves tes vagues et rejettes les os de mon serviteur Isidore π. Aussitôt la mer (Θάλ.) roula ses vagues comme une chaudière (χαλκίον); elle rejeta le panier et la meule auxquels on avait lié les os de saint Isidore. Ils restèrent sur le rivage. Le Sauveur (Σ.) dit à Michel: « Détache le panier ». Et le Sauveur (Σ.) prit les membres (μέλος) du saint (άγ.); il les rejoignit les uns aux autres, en disant : "De même que mon aimable (ἀγαθός) Père créa Adam, le premier homme, de même je te façonne (ωλάσσειν). Et il souffla sur son visage en disant : Comme j'ai ressuscité Lazare d'entre les morts, à la fin du quatrième jour (p. 96), je te l'ordonne, lève-toir. Et aussitôt le Sauveur (Σ.) lui prit la main. Il se leva. Il l'adora. Le Sauveur (Σ.) lui dit : «Porte vite à ton bras ce panier et cette meule de moulin; va au théâtre (Θέα.) et présente-toi à cet хатфоүн ачоүффт (I) най :— пеже псфтнр нач же бепн тале неівір , етекназве , мішеікот исіке цівфк епефеадрон , иіттазе пічномос мінатечеї евох , иітффіше нач мішенот іргафос не і евох же буатбом не , мішечеї фулоп (5) етсооч :— [ауф не]ре пеінов мішнфе пістеле ерок німмаі , мішаєнфт інагафос наї же інтеречхоол нач іще пістеле ерок німмаі , мішаєнфт інагафос наї же інтеречхоол нач іще пістеле ерок німмаі , мішаєнфт інагафос наї же інтеречхоол нач іще пістеле ерок німмаі , мішаєнфт інагафос наї же інтеречхоол нач іще пістеле нач мішаєнфт інагафос наї же інтеречхоол нач іще пістеле нач інтеречхоол на

impie ( $\alpha \nu o \mu o s$ ) avant qu'il sorte. Confonds-le avec ses dieux abominables, car lui et ses immondes idoles ( $\epsilon i \delta \omega \lambda o \nu$ ) sont impuissants. Et cette grande foule, par toi, croira ( $\omega \iota o \ell e \nu e \nu e$ ) en moi et en mon aimable ( $\alpha \nu e \nu e \nu e$ ). Père. Lorsque le Sauveur ( $\Sigma$ .) eut ainsi parlé, il lui donna la paix ( $\epsilon i \rho$ .) et remonta aux cieux, dans la gloire.

Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  apa Isidore se mit en route, le panier et la meule suspendus sur lui, comme quelqu'un qui porte un tamis vide. Lorsqu'il eut atteint la ville  $(\varpi.)$ , il entra au théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha.)$ ; il se tint au (p. 97) milieu de la foule. Et quand celle-ci le vit, elle s'écria d'une voix forte : -Unique est le Dieu de ce jeune homme! ". Et il jeta le panier et la meule à bas, au milieu du théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha.)$ . Le roi ordonna d'apporter la meule de moulin au milieu (sic) du théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha.)$ , lorsqu'on eut terminé le combat  $(\dot{\alpha} \gamma \dot{\omega} v)$  par des danses  $(\chi o-\rho \varepsilon \dot{\nu} \varepsilon iv)$  devant le roi. Et plus de cent hommes se réunirent auprès de la meule, sans pouvoir la faire bouger de place. Saint  $(\ddot{\alpha} y.)$  Isidore s'avança vers la meule, en disant aux gens qui l'entouraient : « Éloignez-vous, afin que la gloire de

<sup>(1)</sup> ογωω<sup>(sic)</sup>. — (2) ειλωλο.

. HEXAA HIDOME CIKOLE COO . WE CER LHALL ESSAI HASE HEOOY MUSTOCIC IC OVANS EROS . SUTMITE MUSIMIHADE :—  $\tilde{\Pi}$ теүноү аүсекоү аүкепма нач :— прагіос де ачракти епесят з αθοώπε πουκούι πβητ  $2\overline{\mathsf{M}}[\ldots]$  (Fol. XLIX, verso, p.  $\overline{\mathsf{q}}\overline{\mathsf{H}}$ ) αθταλό εξούν гитмелге · мпкот исіке ачножа епоче исавол мпефеларон :— ΑΥΦ Α ΜΜΗΉΦΕ ΧΙCE ΕΣΡΑΙ ΠΤΕΥΚΜΗ . ΦΑΠΤΕ ΠΕΥΣΡΟΟΥ ΝΟΕΙΙΙ мії ражен —: Оонкїтэнскій плоуте пілехристільс :— пежен ног прро пиечное же маренмеече сугов птинаач . мистаномос със HEIHAZWPAIOC  $\mathfrak{X}\mathfrak{G}$  IC MAPGY  $\mathfrak{G}\mathfrak{B}\mathfrak{O}\lambda$  2  $\mathfrak{I}\mathfrak{T}\tilde{\mathfrak{O}}\tilde{\mathfrak{O}}\mathfrak{T}\tilde{\mathfrak{q}}:$  — He  $\mathfrak{X}\mathfrak{G}$  Oya Naq  $\mathfrak{I}\tilde{\mathfrak{q}}$ HEGIOG CHEGANI HE WINOLOGE, WE HENWOCIC LLAGONA ESSAT еселенкія йтеоїсьтрія ерата йандронїхос і пепархос йтполіс етммау ауш сенапеделе ммоч ямпма етммау : евох же оли гаг ммагос земима етммау (Fol. L, recto, p. 40) птеуноу а прро OVESCUSINE LICEROUSE NAUN ICLAMPOC LICECONSA . NCETAN ELOOTON муїс мматої · же бунажітч есбабукіа птеоїсауріа · брата **папаропіхос** п∈пархос :—

пематої де аутало папа їсїдфрос бубіпоуна заухітя есе-

mon Seigneur Jésus se maniseste devant cette soule. Aussitôt ils s'éloignèrent. Ils s'en allèrent dans un autre endroit. Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le saint  $(\ddot{\alpha} \gamma)$  se pencha à terre, prit un petit bâton dans (lacune) (p. 98), il le mit dans l'axe de la meule et traina celle-ci, loin en dehors du théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha)$ . Et la soule éleva la voix, jusqu'à ce que le bruit ébranla les bases du théâtre  $(\Im \dot{\varepsilon} \alpha)$ . Elle disait : "Vraiment  $(\ddot{\alpha}\lambda)$ , il n'y a de dieu dans le ciel et sur la terre que  $(\dot{\varepsilon}i-\mu\dot{\eta}\tau i)$  le Dieu des chrétiens  $(\chi\rho)$ ". Le roi dit à ses grands : "Rappelons-nous une chose que nous ferons à cet impie  $(\ddot{\alpha}v)$  que Jésus le Nazaréen a ensorcelé  $(\mu\alpha\gamma\dot{\varepsilon}\dot{\nu}\dot{\varepsilon}iv)$ ". Un des grands, du nom de Minotore, lui dit : "Seigneur notre roi, envoie-le à Séleucie de l'Isaurie, auprès d'Andronichos, gouverneur  $(\ddot{\varepsilon}\pi)$  de cette ville  $(\varpi)$ , et, en ce lieu, on l'instruira  $(\varpi\alpha\dot{\nu}\dot{\varepsilon}\dot{\nu}\dot{\varepsilon}iv)$ , car il y a là beaucoup de magiciens  $(\mu\dot{\alpha}\gamma\dot{\nu}s)$  (p. 99)". Aussitôt le roi ordonna de s'emparer d'apa Isidore, de l'enchaîner et de le livrer aux mains de neuf soldats pour le conduire à Séleucie d'Isaurie, auprès du gouverneur  $(\ddot{\varepsilon}\pi)$  Andronichos.

Et (δέ) les soldats mirent Isidore sur une barque; ils le conduisirent à

хеүкіх йтеөіслүріх і братч йандроніхос (1) пепархос :— ба прро селі поубпістолн йнематої і бесне мпеітупос :— же анок пе діокантілнос прро і біселі йандроніхос пепархос йтсуріх :— оу мн поуфт петентаї німмак беоун вийоуте біттаїну і анау впібефрістис ммагос йхрнстілнос йтаїтйнооуч нак і аріре най катапетбенак і бпідн мпечоуфф бефти йсапенпростагма паї йтайтййооуч бефх гй- $(Fol.\ L, \mathit{verso}, p.\ \bar{p})$ тоїкоуменн тнре :—

 $\tilde{M}MATOI$  ДЕ ' $\tilde{\Pi}$ ТЕРОҮЖІ  $\tilde{M}$ ПРАГІОС СЕРАІ СССАСУКІА ' АУ  $\tilde{\uparrow}$   $\tilde{\Pi}$ НЕСЕЗІ  $\tilde{M}$ АПДРОПІХОС :—  $\tilde{\Pi}$ ТЕРЕЧОФОУ АЧОУСЕСАЗІІС СТРОУПОЖЯ СПЕФТЕКО ФАПЕЧРАСТЕ :— 2ТООЎЄ ДЕ  $\tilde{\Pi}$ ТЕРЕЧФФПЕ А ПЕПАРХОС ТРЕУПФРФ  $\tilde{M}$ ПВНМА ' 2 $\tilde{\Pi}$ ТМНТЕ  $\tilde{M}$ ПТСТРАПУЛОП  $\tilde{\Pi}$ ТПОЛІС ' АУФ АЧТРОУЄШЕ  $\tilde{M}$ ПМАКАРІОС  $\tilde{\Pi}$ С $\tilde{\Pi}$ АФРОС NAЧ ' ПСУ $\tilde{\Pi}$   $\tilde{\Psi}$ ТООЎ  $\tilde{\Pi}$ ТОЎФТ  $\tilde{\Pi}$ 2ОМП $\tilde{\Pi}$   $\tilde{\Pi}$ ВАРФТ ' 21Х $\tilde{M}$ ПСЧТООЎ  $\tilde{\Pi}$ СТУЛЛОС СТРАПУЛОП :—

йтере йтоушт нау бапа їсїдшрос а пщорії жішкак євох же набїатк йток ш їсїдшрос  $\cdot$  твш йблооле  $\cdot$  йтаупоонес євох

Séleucie d'Isaurie, auprès du gouverneur (ἔπ.) Andronichos. Le roi écrivit à celui-ci, par (l'entremise) des soldats, une lettre (ἐπισῖολή) écrite en ces termes (τύπος): «Je suis le roi Dioclétien; j'écris à Andronichos, gouverneur (ἔπ.) de Syrie. Serais-je le seul avec toi à combattre les dieux illustres? Vois ce magicien (μάγος), cet exorciste (ἐξορκισῖής) chrétien (χρ.) que je t'envoie. Fais comme (κατά) il te plaira, car (ἐπειδή) il ne veut pas obéir à la proclamation (πρόσλαγμα) que nous avons expédiée dans (p. 100) le monde (οἰ-κουμένη) entier τ.

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  lorsque les soldats eurent conduit le saint  $(\alpha \gamma)$  à Séleucie, ils remirent la lettre à Andronichos. Lorsque celui-ci l'eut lue, il ordonna de le jeter en prison jusqu'au lendemain. Et lorsque vint le matin, le gouverneur  $(\varepsilon \pi)$  fit dresser le tribunal  $(\beta)$  au milieu de la place tétrapyle  $(\tau \varepsilon \tau \rho \dot{\alpha} \pi \upsilon \lambda o \upsilon)$  de la ville  $(\varpi)$  et il se fit amener le bienheureux  $(\mu \alpha x)$  Isidore. Il y avait quatre statues d'airain sur quatre colonnes  $(\sigma \tilde{\iota} \tilde{\upsilon} \lambda o s)$  dans la place tétrapyle  $(\tau \varepsilon \tau \rho)$ .

Lorsque les statues virent apa Isidore, la première s'écria : ~ Tu es bienheureux,  $\delta$  ( $\tilde{\omega}$ ) Isidore, vigne qu'on a transplantée et amenée en cette terre

<sup>(1)</sup> надронихос.

ауєнт $\bar{c}$  е́пеїказ піфіммо :— а пмез $\bar{c}$ нау хіфкак е́воа · хе наєїат $\bar{c}$  птеїполіс · хе а-(Fol. LI, recto, р. ра) кеї езоун ерос фісільорос · п $\bar{c}$ умметохос місх $\bar{c}$  :— а пмезфом $\bar{t}$  хіфкак е́воа хе наєїат $\bar{k}$  пток фісільорос · пфин (1) етробут птауєнт е єуфк $\bar{m}$  · етвепекхоєїс · паі етрит зитмите міппаралісос · ере плікаїос оуфм пізит $\bar{q}$  а пмез $\bar{q}$ тооу хіфкак е́воа · хе наєїат $\bar{k}$  пток фісільорос хе актало міск $\bar{c}$ рос ерок еаккф пісфі пізфі мім · акоуаз $\bar{k}$  пісапекхоєїс :—

птере анароніхос сфтм енаі . ёре нтоуфт хф ммооу йапа їсїафос ачтффбе мінетиймач тнроу :— пехе пепархос нач хф игнатамо нап . хф йтк оуб бвох зенаф мполіс . й хф йхфра бре прро хф йнеікатнгоріх зарок зіпечсізаї хф йтк оуб фіт . ауф еті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті счфахф иммач . ачріме :— пехе пепархос нач хф сті ачф йіт сті ачф ії тро пре прро паста і апа зарок какфс . ахійффх спфатор і пере прро паста і апа зарок какфс . ахійффх спфатор ії апа зарок і пере прро паста і апа зарок і

Lorsque Andronichos entendit ce que disaient les statues à apa Isidore, il réunit tous ceux qui étaient avec lui. Le gouverneur  $(\check{\varepsilon}\pi)$  lui dit : «Informenous d'où tu es, de quelle ville  $(\varpi)$  ou de quelle contrée  $(\chi \acute{\omega} \rho \alpha)$ . Dans sa lettre, le roi a prononcé l'accusation  $(\kappa \alpha \tau \eta \gamma o \rho i \alpha)$  que tu es un magicien  $(\mu \acute{\alpha} \gamma)$ .  $\pi$  (P. 102.) Le saint  $( \check{\alpha} \gamma)$  lui dit : «Est-ce que tu ne me reconnais pas?  $\pi$ . Et pendant  $( \check{\varepsilon}\tau \iota)$  qu'il lui parlait, il pleurait. Le gouverneur  $( \check{\varepsilon}\pi)$  lui dit : «Pourquoi pleures-tu? A la vérité  $( \grave{\alpha} \lambda)$ , si tu n'avais pas commis de faute, le roi ne m'aurait pas écrit du mal  $(\kappa \alpha \kappa \widetilde{\omega} s)$  sur ton compte, comme  $( \check{\omega} s)$  si (tu avais été) un magicien  $( \mu \acute{\alpha} \gamma)$  inexpérimenté  $( \grave{\alpha} \pi \varepsilon \iota \theta \dot{\eta} \tau o s) \tau$ . Apa Isidore lui dit : « A

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ஆர்.

ісітфьс , же уунфас ксооли шуні :— , еіфсвю пул цізоли єпуні улю ціток зффк , уколфи , уксф мишчеіфі імпі 
la vérité  $(\dot{\alpha}\lambda\eta)$ , tu me connais et tes fils me connaissent : je les ai instruits chez moi. Et toi-même, tu as mangé, tu as bu avec mon père, à la table  $(\tau\rho\dot{\alpha}\pi\varepsilon\xi\alpha)$  de ma maison.

Lorsque Andronichos entendit cela, ceux qui se trouvaient chez lui se troublèrent grandement. Il se leva; il entra dans sa demeure; il pleura. s'essuya la figure (et) alla s'asseoir sur son tròne ( $\Im\rho\acute{o}\nu\sigma s$ ). Bien qu'il eut reconnu apa Isidore, il voulut cependant ( $\mathring{a}\lambda$ .) aussi établir soigneusement ( $\mathring{a}\kappa\rho\iota\acute{e}\widetilde{\omega}s$ ) la vérité (p. 103). Il lui dit : "Expose-moi la vérité. D'où me connais-tu? Et mes fils? Et leur nom? Et où as-tu mangé avec eux? Car ( $\mathring{e}\pie\iota\acute{o}n$ ) je te vois paraître, devant moi, comme un misérable ( $\tau \alpha \lambda \alpha l \pi \omega \rho o s$ )." Aussitôt apa Isidore pleura, le visage dans l'affliction. Il dit au gouverneur ( $\mathring{e}\pi$ .) : "C'est pour moi un honneur de faire figure de malheureux". Le gouverneur ( $\mathring{e}\pi$ .) lui dit : "Où as-tu été élevé pour te targuer d'une pareille grandeur? Quelle est ta ville ( $\varpi$ .)? Quelle est ta patrie ( $\varpi \alpha \tau \rho i s$ )?" Le bienheureux ( $\mu \alpha \kappa$ .) lui dit : "Je suis citoyen ( $\varpi$ .) d'Antioche". Le gouverneur ( $\mathring{e}\pi$ .) lui dit : "Et quelle est ta situation (2) dans cette ville ( $\varpi$ .)? — Je suis Isidore, lui dit-il, le fils du général

<sup>(1)</sup> A en plus petit caractère. — (2) Litt. : «à qui es-tu rattaché?». Bulletin, t. XIV.

пестратнаатис пежач пач поп пепархос же + на поумаети . ефже акнау ерог йгоүн пекні . пеже ісілфрос (Fol. III, verso, p. PA) HAY . WE HACKEL ESOAH CLAHALONIY WHEE CHAA. АКВШК ШАПРРО ЕТРЕКХІ ПТМПТСРАТНААТИС ТІТПОЛІС ТСУРІА:and a uppo , ymaste wwok emuth ukenthiabion  $_{(1)}$  whose , мії ф. в. нерточ ії соуо :- пток д. в. мітфомте йкйтнихριού μπολε . υξητακεντολ εταπτιοχία υψωάκ :— ακεωή χέ павішт і же фептфре ймоі [п]квитниаріоп спау йноув заз- $\mathsf{T}\mathsf{M}\mathsf{\Pi}\mathsf{P}\mathsf{P}\mathsf{P}\mathsf{O}:=\mathsf{A}\mathsf{V}\mathsf{W}$  eic пафнре снау  $\mathsf{+}\mathsf{K}\mathsf{W}$  ммооу бвох газ тнк . фантавшк еселейкія, таентол нак: — алт еіфанеі, фиаф мпафнре спау етапинв птепполіс запаляеле ммооу гитсофіл інфілософос: — луш л плеішт фентшреі ммок з мінісшс ΑΥΤΠΙΟΘΎΤ ΠΜΜΑΚ ΕΤΟΙΘΟΎΝ ' ΜΠ-(Fol. LIII, recto, p. PE) ΠΕΚΦΗΡΕ ΕΠΑΥ ΑΝΧΦΚΗ: -- ΑΥΦ ΙΤΕΡΕΝΕΪ ΕΒΟΛ ΣΝΤΟΙΟΟΥΗ ' ΑΗΤΑΛΕ ΕΣΤΟ CNAY полова , ебе дляхіс дньс шичеюд сак зядекзи , ачичи , тааріста иммак мыпавішт мыпекшнев (2) снау :-

(σίρ.) Pantiléon. Le gouverneur (ἐπ.) lui dit : Donne-moi un signe (pour savoir) si tu m'as vu dans ta demeure r. Isidore lui dit (p. 104): « Lorsque tu es entré à Antioche, avec tes deux fils, tu es allé chez le roi pour recevoir ta dignité de général  $(\sigma i \rho)$  de la ville  $(\varpi)$  (sic) de Syrie. Et le roi exigea de toi quinze centenarii (κεντηνάριον) d'or et cent myriades d'ardebs de blé. Mais  $(\delta \dot{\varepsilon})$  toi, tu n'avais apporté à Antioche que treize centenarii (κεντ.) d'or. Tu as prié mon père, disant : « Garantis-moi auprès du roi pour deux centenarii (xevt.) d'or. Voici mes deux fils : je les laisse auprès de toi jusqu'à ce que j'aille à Séleucie pour «te les apporter. Et lorsque je reviendrai, je mettrai mes deux fils dans une récole de cette ville (ω.), pour qu'on leur enseigne (ωαιδεύειν) la sagesse r (σοφία) des philosophes (φιλόσοφος). Et mon père t'offrit sa garantie; puis il m'envoya au bain avec toi et (p. 105) tes deux fils. Nous nous baignames et, lorsque nous fûmes sortis du bain, nous montâmes deux chevaux blancs, tandis que toute la troupe (τάξις) de mon père t'escortait en chemin jusqu'à ma demeure où je dinai (ἀρισίᾶν) avec toi, mon père et tes deux fils. -

<sup>(1)</sup> KETHIAPION. — (2) e et k sont en surcharge sur un a.

-затиз маропіхос де йтеречстві вилі дапоз йтечпорфура зйтес-MHTE HEXAU HAHA ICIAOPOC :- XE OYN TEBE HTAKEI GIPAL GUGIное исфа миненовию ителеот :— расламий иел имукалюс . же ахноше мере хаау ефвык итенечканрое еттно нач :-- паканрос зофт пе паі страєї єграї єтеїєхористіа з мійбісфо итемие · етвепрай мпажоею іс пехс паї етере папостолос πλγλος αω  $\tilde{\text{μμος}}$  ετβημτά · αε λίωωπε σεπνελίωτη[λ] (Fol. LIII, verso, p. PS) ETBERPAN MINEXC: - TEHOY OF A TEPOP PAHOC NATEIOT . HATMAAY ' ZEMUEIKOCMOÇ HEXE AHAPONIXOC HAY . XE GIREOY . a heisice would whok:— here and icirapoc . We accome  $\tilde{\mathbf{u}}$ τέρε πρρο ταμίο πιιειταμίο νειχ τασταφεσείω εντοικουμενιμ THPC . EOYOOL изу:— неитлусоты исоч за+ изу ноумитνοο ' νετη[ς] ωτή λε μς ωνογτογ -- ππε παιθλη πωιθλη ποιθλη ποιθλ малу оуффт нау ачготвоу : мітак ёкоуі йсфне мпароенос :-ANOK 200 AYAÏOKEI $^{(1)}$  NCOÏ EMENTHI AAAY ÜPOME . ÜCAUNOYTE Μλγλλη :---

Or (δέ) lorsque Andronichos entendit cela, il déchira sa tunique (πορΦύρα) par le milieu, en disant à apa Isidore : « Comment en es-tu arrivé à cette grande ignominie et à cette sorte d'humiliation? r. Le bienheureux (μακ.) lui répondit : « Personne, à la vérité (αλη.), ne peut échapper au sort (κληρος) qui lui est réservé. Mon sort (κλ.), à moi, est que je suis allé à cet exil (έξορισλία) et à ces ignominies à cause du nom de mon Seigneur Jésus-Christ, celui dont parle l'apôtre (ἀπόσλος) Paul : «J'ai été dans les tribulations r(δίωγμα) (p. 106) à cause du nom de Jésus-Christ n. A présent, je suis orphelin (ὁρφανός) en ce monde (κόσμος), sans père et sans mère. — Pourquoi, lui dit Andronichos, ces souffrances te sont-elles arrivées? — Il advint, dit apa Isidore, que lorsque le roi fabriqua des (idoles), œuvres de ses mains, il proclama, dans le monde (οἰκουμένη) entier, de les adorer. A ceux qui l'écoutèrent, il donna des dignités; mais  $(\delta \dot{\varepsilon})$  ceux qui ne l'écoutèrent pas, il les mit à mort. Mon père et ma mère ne les adorèrent pas: il les tua avec ma jeune sœur vierge (σαρθένος). Quant à moi, on me persécuta (διώχειν), comme on ne l'avait fait pour personne, sauf pour Dieu seul.

<sup>(1)</sup> Y, en seconde main sur un 1.

йтере пепархос сфтй енаі зачтфоун зіпвіна зачвфк ёгоун епечні зачёсафі йгооу ечергнняе епенфт напа їсїдфрос евох же печфвир пе :— (Fol. LIV, recto, p.  $\overline{pz}$ ) ауф мййсапгинве ачтйнобу зачеше йапа ісідфрос ёгоун епечні з йтере йфире мпепархос нау ероч аусоуфій заубргамир ероч заубспахе ммоч ауріме мпеснау гмптреунау ероч гйоунов йвфжів зебох же неусбоун ммоч зйоубооу ечжосе ёмате :— пеже пепархос нач же гмобс нак гмпані з йкоуфи зйпекмоу :— пеже їсїдфрос нач же мпфр пажобіс же йне пёро сфтй йчноувс (1) ерок же ачеіре наі поумиймаїрфме зиброс фтоу форе ерок етвинт ахах екекаат гмпефтеко фапегооу етере пноуте навмпафіне йтаєї евох гмпефтеко зачено еперемо форе ерок етвит ахах екекаат гмпефтеко запегооу етере пноуте навмпафіне титаєї евох гмсфа забра за таєрвох епейбру птере пепа[р]хос сфт[м] (Fol. LIV, verso, р.  $\overline{ph}$ ) енаі ачріме пежач же чоні йбі пжобіс же ерфан пёро тйнобу нічгответ мйтасгіме мійафіре йфналюхеї

Lorsque le gouverneur ( $\xi\pi$ .) entendit cela, il se leva du tribunal ( $\beta$ .). Il s'en alla dans sa demeure. Pendant sept jours, il prit le deuil du père d'apa Isidore, parce qu'il était son ami (p. 107). Et après le deuil, il envoya (quelqu'un) amener chez lui apa Isidore. Lorsque les fils du gouverneur ( $\xi\pi$ .) le virent, ils le reconnurent. Ils le pressèrent sur leur sein, ils l'embrassèrent (ασπάζεσθαι); ils pleurèrent tous deux, en le voyant dans une grande misère. car ils l'avaient connu dans la gloire la plus élevée. Le gouverneur ( $\xi\pi$ .) lui dit : «Assieds-toi dans ma demeure; mange et bois avec moi à ma table (τράπεζα) et sois comme mes deux fils, jusqu'au jour de ta mort ». Isidore lui dit : "Non, mon seigneur, car si le roi l'entend, il se sàchera contre toi, puisqu'il m'a fait la charité de ne pas te faire souffrir à cause de moi. Mais (αλ.) laisse-moi en prison jusqu'au jour où Dieu me visitera et je sortirai de mon corps (σωμα), afin que j'en finisse avec toutes ces tribulations (Sλίψις). r Lorsque le gouverneur (έπ.) l'entendit (p. 108), il pleura : «Vive Dieu, ditil! Lorsque le roi enverrait (l'ordre) de me tuer avec ma semme et mes fils, je ne te ferais pas mourir (ἀπόλλυναι). Mais (δέ) la mort que ton père a subie, je veux la subir aussi.

<sup>(1)</sup> Y en plus petit caractère.

ймок ан :— алла пмоү йта пекеготе моү йгнтч ешамоү йгнтч гоот он :—

нійсанаї а панаволос ероє йоумоут сягйгм зачер песмот поуноє пахішалогос і птетполіс селеукіа :— аяхі піммая [ген]-кемалу падій і тетполіс селеукіа :— аяхі піммая [ген]-кемалу падій і тетполіс селеукіа і тетехфра послуріа зачеї еграї єтантіохіа зачка печфаже гірфоу пій-алімфиюн зачкалу пвол мпро зачвфк егоун фапірро пежач нач же пажобіс піро і н пеірфме йтактійнооуч еселеукіа зераті палароніхос пепархос і птактійнооуч же мобуті же ммой ебрпетнаноуч (Fol. LV, recto, р. ро) иймач пеже піро же пайтантійнооуч етречаймфреі ммоч гійгійвасанос сугооу і пеже пайтантійнооуч етречаймфреі мійні ауф чсф піммач і поей-

Après cela, le démon (διάβ.) se transforma en lion rugissant (1), il prit la forme d'un dignitaire (ἀξιόλογος) de la ville ( $\varpi$ .) de Séleucie. Il emmena avec lui trente démons (δαιμόνιον), à la ressemblance d'officiers (ἀξιωματικός) de la province (χώρα) de l'Isaurie. Il s'en alla à Antioche. Il mit la parole dans la bouche des démons (δαιμ.). Il les laissa en dehors de la porte. Il entra chez le roi. Il lui dit : «Mon seigneur le roi, cet homme que tu as envoyé à Séleucie, auprès du gouverneur (ἔπ.) Andronichos, l'as-tu envoyé pour être tué ou pour son bien? (P. 109.) — Je l'ai envoyé, dit le roi, pour qu'il endurât (τιμωρεῖν) les pires tortures (βάσανος). — Vraiment (ἀλη.), dit le démon (διάβ.), Andronichos ne lui a pas seulement (ὅλως) parlé, mais (ὰλ.) voici que chaque jour il mange et boit avec lui, comme avec ses fils. — D'où saurais-je, dit le roi, que ces paroles sont vraies? — Voici, dit le démon (διάβ.), en dehors de la porte, trente hommes qui sont venus ici avec moi et qui veulent voir le salut du roi et de ses dieux illustres. Ordonne-leur d'entrer et de te dire la vérité.»

<sup>(1) 1&</sup>lt;sup>re</sup> épitre de saint Pierre, V, 8.

ауш а прро оуевсавие етроуентоу егоуи суо мпесмот ййроме:— пехе про нау же сючей жйе тнутй буфаже и летйхф най йтме:— пехау же фаже пенховіс про ййромахі [ме] (Fol. LV, verso, n° du cahier  $\bar{z}$ , p.  $\bar{p}i$ ) мпекмто євох пеже прро нау же ауш йта пепархос — пежау же се :— пеже про же ауш йта пепархос  $\bar{p}i$  оу нач пехау нач же єїс вните фемпні мпепархос ечоущи иммач мінне йгоун (1) мпечні віжйтечтрапнха йгооу нім ере при нафа :— прро же ачноує емате ач[се]к грооу гійша]нт й меноурір нагріон еграі ежмпепархос :— ачноуте бустратнатнс бпечран не баларіхос і пфімо йрмтантіохії пеже прро нач же жі нак муїс йще мматої і йгвшк єграї єселеўкій йтефісоурій і йгноурій і пехе про нач же жі нак муїс йще мматої і првшк єграї єселеўкій йтефісоурій і йгноурій і

пестратнаатне де ачеї (Fol. LVI, recto, n° du cahier  $\vec{h}$ , p.  $\overline{p_{IA}}$ )  $\vec{e}$ воа гітмпрро міпе $\psi$ іс ії се міматої зачеї сграї вселеўкіа ії теєї сауріа зачоур міпепархос мілкеапа їсідфрос зауталооў

Et le roi commanda de faire entrer ceux qui avaient la forme humaine. Le roi leur dit : « Je voudrais vous interroger, dites-moi la vérité. — Parle, dirent-ils, notre seigneur le roi et nous pouvons dire la (p. 110) vérité en ta présence. — Connaissez-vous, dit le roi, ce jeune homme Isidore? — Oui, dirent-ils. — Et comment, dit le roi, le traite le gouverneur ( $\not\in\pi$ .)? — Voici, lui dirent-ils, qu'il est dans la maison du gouverneur ( $\not\in\pi$ .), mangeant chez lui, journellement, à sa table ( $\tau\rho\acute{\alpha}\pi$ .) chaque jour que se lève le soleil. » Le roi fut violemment irrité; il fit entendre un grognement du nez, comme un sanglier sauvage ( $\not\propto\gamma\rho\iota\sigma\nu$ ), contre le gouverneur ( $\not\in\pi$ .). Il appela un général ( $\sigma$ 7 $\rho$ .) du nom d'Ellarichos, étranger dans Antioche. Le roi lui dit : « Prends neuf cents soldats; va à Séleucie d'Isaurie et lie le gouverneur ( $\not\in\pi$ .) et aussi cet autre, Isidore, et conduis-les vite en ville ( $\varpi$ .)».

Et  $(\delta \acute{\varepsilon})$  le général  $(\sigma \prime \rho)$  sortit (p. 111) par la porte avec les neuf cents soldats. Il s'en alla à Séleucie d'Isaurie; il enchaîna le gouverneur  $( \acute{\varepsilon} \pi )$  et également apa Isidore. Ils montèrent sur une barque. Ils naviguèrent avec

<sup>(</sup>I) FIROY".

еті ечхф іны з ймёєре ётмнр ййоч вфх ёвох зуф хчагератч гітмнте йпхої :— їтеупоу хупоє їтну їбосй тфоун  $^{(1)}$  ёхепбахасса з івсёгоєїй хісе єгры з прн ймом заупоє йбосй тфоун ехепбахасса :— а пхої кіпдунеўє єтречфис з пмінфе пймйатої єрготе хухіфкак єгры єпноўте зауф перхопс з іпмакаріос  $^{(2)}$  їсідфрос [хе] (Fo] [VI], verso, p,  $\overline{p}$  | B] пенхобіс ісідфрос йпереіне йіноўбс йпеїаномос йрро єгры єхфі з аноп мекгйгах :— чолі ібі пхоєїс петекфйфе нач з хе єкфансопс єгры єхфі інтейоўхы єпкіндунос іййоў  $^{(3)}$  ії ооує міоўа ігнті наргизах бе мпеїаномос з ахал пмоў єтекнімоў ійноў  $^{(3)}$  ії ооує з тейнамоў з тейнамоў гейнамоў з тейнамоў гейнамоў з тейнамоў з

eux. Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le saint  $(\ddot{\alpha}\gamma)$  apa Isidore leva les yeux vers Dieu. Il le pria, en disant : « Seigneur Jésus, si c'est ta volonté! Mon Seigneur, prends mon âme  $(\psi \nu \chi \dot{\eta})$ , que je vais perdre dans toutes ces afflictions  $(\Im \lambda i \psi \iota s)$  et ces souffrances.

Il parlait encore  $(\check{\varepsilon}\tau\iota)$  que les liens qui l'entouraient se rompirent et il se tint debout au milieu de la barque. Aussitôt un grand vent se leva en bourrasque sur la mer  $(\Im \acute{\alpha}\lambda)$ ; les vagues grossirent; le soleil s'obscurcit; une grande tempête s'éleva sur la mer  $(\Im \acute{\alpha}\lambda)$ . La barque menaçait  $(\varkappa\iota\nu\delta\nu\nu\varepsilon\iota\dot{\varepsilon}\iota\nu)$  de sombrer. La foule des marins, pleine d'effroi, implorait Dieu et suppliait le bienheureux  $(\mu\alpha\varkappa\dot{\alpha}\rho\iota\sigma)$  Isidore  $(p.\ 112)$ : «Notre seigneur Isidore, n'attire pas sur nous la colère de Dieu (qui est) contre ce roi impie  $(\dot{\alpha}\nu\dot{\sigma}\iota\sigma)$ . Nous sommes tes serviteurs. Vive le Seigneur que tu sers! Si tu pries pour nous et que tu nous sauves du danger  $(\varkappa\dot{\iota}\nu\delta\upsilon\nu\sigma)$  des vagues, aucun de nous ne servira plus cet impie  $(\dot{\alpha}\nu)$ , mais  $(\dot{\alpha}\lambda)$  la mort que tu endureras, nous l'endurerons nous aussi (1) pour le nom de Jésus-Christ qui nous fait tous ces prodiges. Le saint  $(\dot{\alpha}\gamma)$  leur dit : «Si je prie Dieu de vous sauver de ce

<sup>(1)</sup> тшоў. — (2) мінкаріос (sic). — (3) йіймоў. — (4) Sur cette traduction, voir p. 135, note 8.

ψαπιούτε · ñāτούχε τηντή επηγασίος πουτε · ñτετευτώπιστεύε επέχε :— αγούωψε τηρού επουνέρου πούωτ · χε μούς ñει πχοεις ις πέχς παι ετεκώμως παι · επωαπούχαι μποού εμπειπγασίος μμοού · τεππα‡ πτεπήγαη · μπεπ-(Fol. LVII, recto, p. pir) σωμα εγραί εχώπεραι πίζ πέχς :—

αγω α ππετογάδε τωογιι αθώλης · εθο μπτυπος μπες δος · πτεγιογ εις πχοεις ις πέχς · αθεί έβος επτιε αθαρέρατη επτημετώπης απτηρ τωπιε αθαρές ερατη επτημετώπης απτηρ τωπιε αθαρές ερατη επτημετώπης απτηρ τωπιε αθαρές ερατη επτημετώπης απτηρ τωπιε απαρέρατη επτημετώπης απτηρ τωπιε απαρέρατη επτημετώπης απαρέρατη επτημετώπης τωρος · μπιεματοί τηρογ εγχω μφος · χε εμπραμάποι ελρατη · επτεκμπτέρο παιτάκο μπιετογάλε τηρογ :— αγω α πρατηρ τωργ ερατημετώπης επτημετώπης επτημετώπης επτημετώπης επογάλε · επεππημετώπης (Fol. LVII, verso, p. pia) ωρης μπιεπίπα επογάλε · επεππημετώρο περος περος περος επτομέρες πωπιεπίπες επογάλε · επεππημετώπης · αγω περε μματοί ογωώς χε ελμημι :— πτεγπογ α πεππα πτημέτωρτγρος εμποιί μωρος εραί πωρος επτοιί μωρος ε

redoutable océan ( $\varpi\acute{\epsilon}\lambda\alpha\gamma\circ s$ ), ne croirez-vous pas au Christ?  $\tau$ . Ils répondirent tous d'une seule voix :  $\tau$  Vive le Seigneur Jésus-Christ que tu sers! Si nous nous sauvons aujourd'hui de l'abime ( $\varpi\acute{\epsilon}\lambda$ .) des eaux, nous donnerons notre âme ( $\psi\nu\chi\acute{\eta}$ ) et notre (p. 113) corps ( $\sigma\~\omega\mu\alpha$ ) pour le nom de Jésus-Christ.  $\tau$ 

Et, s'étant levé, le saint pria, (les bras) en forme  $(\tau \acute{\upsilon}\pi os)$  de croix  $(\sigma l \alpha \upsilon - \rho \acute{o}s)$ . Soudain, voici que le Seigneur Jésus-Christ descendit du ciel; il vint au milieu de la barque. Celle-ci reprit sa stabilité, le vent se calma, la mer  $(\Im \acute{a}\lambda)$  s'apaisa; le soleil brilla dans sa course. Lorsque la foule des soldats vit le Sauveur  $(\Sigma)$  debout au milieu de la barque, elle s'effraya. Le Sauveur  $(\Sigma)$  leur dit : "Ne craignez pas; je suis Jésus, Dieu d'Isidore". Et apa Isidore ainsi que tous les soldats adorèrent le Sauveur  $(\Sigma)$ , en disant : "Bénis-nous, Notre-Seigneur. Fortifie-nous, afin que, sous tes ordres, nous devenions tes soldats, dans ton impérissable royaume, avec tous les saints." Et le Sauveur  $(\Sigma)$  les bénit, en disant : "Au nom du Père et du (p, 114) Fils et de l'Esprit $(\varpi v)$ -Saint. Vous allez connaître la gloire de ma Divinité." Et les soldats répondirent : "Ainsi soit-il  $(\mathring{a}\mu)$ ". Aussitôt l'esprit  $(\varpi v)$  du martyre

ёхшоү :— ауш а псштнр † нау нфрнин ачвшк бераї бийпнуб :—

ауш йтеуноу а пхоі бргшт ауєі єхйоунноос зйоаласса бре оукоуі мполіс кнт зіхшс збпесран пе зрштон [оу]й оуноб йтоушт зйтесмнте зіхшс ў бпесран пе зрштон [оу]й оуноб йтоушт зйтесмнте зіхшс ў бре ммартурос тнроу талну єроч а пноуте  $\dagger$  нач ноуппа йщахе зачноуте єнетоуаль бихи мнос хе  $\dagger$ рнин йтетйбінеі євох зйтполіс (1) ш мматоі йтау $\dagger$  мпеуоуоі єрматої заратч мпрро йнрршоу тнроу бінахе оу бтвнтік ш їсілшрос заратч мпрро йнрршоу тнроу бінахе оу бтвнтік ш їсілшрос і н бінатйтшй біні прасіос йгеннайос єтсотй заратч мпрро йнрршоу тнроу бінахе оу бтвнтік ш їсілшрос і н бінатйтшй біні прасіос йгеннайос єтсотй заратч мпрро йнрршоу тнроу бінахе оу бтвнті заратч мпрро йнрршоу тнроу бінахе оу бтвнті і нагремпе-(Fol. LVIII, reclo, р.  $\overline{p_16}$ )хс іс і бінатінтшрі біні прасіос і і та інбінатитшрі біні міні прасіос і і та інбінатитшрі біні прасіос і і та інбінатитшрі біні міні прасіос і і бінатінтшрі біні міні прасіос і і та інбінатінтшрі біні міні прасіос і і і бінатінтшрі біні міні прасіос і і та інбінатитшрі біні прасіос і і і інатінтшрі біні прасіос і іна інбінатінтшрі біні прасіос інбінатінтшрі біні прасіос інбіні пра

 $(\mu \acute{\alpha} \rho \tau \upsilon s)$  reposa sur eux. Et le Sauveur  $(\Sigma)$  leur donna la paix  $(\varepsilon i \rho)$  et s'en alla dans les cieux.

Aussitôt la barque reprit sa navigation. Ils arrivèrent à une île  $(\nu \tilde{\eta} \sigma \sigma s)$  de la mer  $(\Im \Delta)$ , sur laquelle était bâtie une petite ville  $(\varpi)$  du nom de Rhodes. Au centre était une grande statue, dominant toute la ville  $(\varpi)$ , haute de cent coudées (2). Lorsqu'elle aperçut, au loin, la barque que montaient tous les martyrs  $(\mu \Delta \rho \tau \nu s)$ , Dieu lui donna l'esprit  $(\varpi \nu)$  de parole. Elle appela les saints et leur dit : «Paix  $(\varepsilon i \rho)$  à votre venue dans cette ville  $(\varpi)$ , à  $(\tilde{\omega})$  soldats qui venez combattre pour le roi de tous les rois! Que dirais-je sur toi. à  $(\tilde{\omega})$  Isidore? A qui te comparerais-je, à illustre  $(\gamma \varepsilon \nu \nu \alpha \tilde{\iota} \sigma s)$  saint  $(\tilde{\alpha} \gamma)$ , élu auprès du (p. 115) Christ Jésus? Je te comparerai à l'arbre de vie qui était au milieu du Paradis  $(\varpi \alpha \rho \Delta \delta \varepsilon \iota \sigma \sigma s)$ , dont les feuilles tombèrent à la chute  $(\varpi \alpha \rho \Delta \delta \sigma \iota s)$  d'Adam (3). Ainsi toi-même tu as été attristé par la chute  $(\varpi \alpha \rho)$  de Dioclétien. Paix  $(\varepsilon i \rho)$  sur toi,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$  Isidore! Celui qui a abandonné la dignité de général  $(\sigma i \rho)$  de ce monde  $(\varkappa \delta \sigma \mu \sigma s)$  pervers, recevra la dignité

<sup>(1)</sup> THONÏC sur du grattage.

<sup>(2)</sup> Il s'agit du colosse de Rhodes, qui, en réalité, mesurait soixante-dix coudées de haut (Collignon, Histoire de la sculpture grecque, t. II, p. 489-490).

<sup>(3)</sup> On voit, sur une représentation, Ève à côté d'un arbre desséché; c'est le symbole de sa déchéance encourue par la manducation du fruit défendu (Dom Cabrol et Leclerco, Dictionnaire d'archéologie chrétienne, t. I, p. 2074).

κω<sup>(1)</sup> ῦσων ῦτμῦττρατηλατης μπεικοςμός ετέψαστακὸ · ααχι ῦτμῦτττρατηλατης μπέρο μμε πέχς ῖς ῦτερε μματοί ςωτμ ξιαι · ερε πετούωτ χω μμοού · αλτεληλ αμπειπία ετούαβ · αλω μιπισαςείσοολ · αλμοοίε ξτεμβω ῦτπονίς αναποίας (sie) · αμματοί βοσολ εσραί αμπχοί μπε ολα ῦσλωτ εω ξίασλολ είμητει απα ιςιάωρος μαλάαλ · · · · Αλβωκ εσολί επιαλλαγίου · αλω ειελεισκός μπαλλαγίου · αλω ειελεισκός εδολ (σία) ελλεισκός μπαλλαγίου · αλω αλαγίου ελλεισκός εφολ · αλαγματίς εμπαλλαγίου ελλεισκός πρόλ αξαλαγικώ ῦξολημε · αλω αλλεισκός ελλευκ εξολί επιαλλαγίου ελλεισκός εδολ · αλλαγίου ελλεισκός ελλευκ εξολί επιαλλαγίου ελλεισκός ελλευκ ελλεισκός ελλευκ ελλεισκός πρόλ · αλξεότε αλε ῦτελισκός τηθολ · αλλεισκός εδολ · ελί ῦτελειε ελλευκ ελλεισκός τηθολ · αλλεισκός εδολ · ελλεισκός ελλεισκός τηθολ · αλλεισκός ελλεισκός ε

de général ( $\sigma l \rho$ .) du vrai roi, du Christ Jésus. Lorsque les soldats entendirent ce que leur disait la statue, ils se réjouirent dans l'Esprit( $\varpi v$ .)-Saint.

Et quelques jours après, ils abordèrent au port de la ville ( $\varpi$ .) d'Antioche (3). Les soldats s'élancèrent hors de la barque; il n'en resta pas un seul en arrière, sauf ( $\varepsilon i \ \mu \dot{n} \tau i$ ) apa Isidore. Ils entrèrent au palais ( $\varpi \alpha \lambda$ .). Ils crièrent d'une seule voix : « Nous sommes chrétiens ( $\chi \rho$ .) de plein gré ( $\varpi \alpha \rho \rho \eta \sigma i \alpha$ )! ». Et ils étaient au nombre de neuf cents; et ils lui (4) adressèrent des foules d'injures, disant : « Vite ( $\tau \alpha \chi \dot{\nu}$ )! Prononce notre condamnation ( $\dot{\alpha} \pi \dot{\nu} \varphi \alpha \sigma i s$ ) » (sans pagination, sous-entendu p. 116). Et le roi manqua d'énergie ( $\dot{\alpha} \tau o \nu \varepsilon i \nu$ ), et ne voulut pas prononcer la condamnation ( $\dot{\alpha} \pi \dot{\nu} \varphi$ .). Ils tirèrent leur épée; ils entrèrent dans le palais ( $\varpi \alpha \lambda$ .), voulant le tuer avec tout son entourage. Et ( $\delta \dot{\varepsilon}$ ) aussitôt il eut peur et prononça leur condamnation ( $\dot{\alpha} \pi \dot{\nu} \varphi$ .), en leur faisant tous trancher la tête par l'épée. Et on saisit les saints qui étaient en dehors de la ville ( $\varpi$ .) dans une vallée (?); à tous on leur trancha la tête. Ils étaient

 $<sup>^{(1)}</sup>$   $\Pi \widetilde{\mathbf{E}} \mathbf{T} \mathbf{\lambda} \mathbf{q} \mathbf{K} \mathbf{Q}$ .

<sup>(2)</sup> EBAA.

<sup>(3.</sup> A remarquer les notions géographiques du narrateur, qui fait passer Isidore dans la Méditerranée, pour aller de Séleucie à Antio-

che. Mais cette erreur est peut-être voulue de sa part pour faire rencontrer le Colosse de Rhodes par le saint, qui avait le privilège de faire parler les statues.

<sup>(4)</sup> C'est-à-dire au roi.

хфріс пеустратнаатне і міпепархос пселеукіа тполіс і псоумій тооус пепнп і тепноуте гамни :

фиберасте де  $\hat{\mathbf{a}}$  апа їсідфрос вфк ермпро міпіве и міпеноуте махіфкак евох же аїєї оп ерок ф прро діфкантіанос и мінекноуте йатеом и пеже прро інечноє же нім пе паі еттолма ечхф їнаї и пежау же мійкеоуа єїмнті пеїаномос же їсідфрос и йтеуноу й прро аканагтеї начітооті бівчеоїте ачпагоу еч-(Fol. LIX, recto, p.  $\overline{\mathbf{p}}$ іхф мімос же оун пефила міпеїаномос і ангфор еттор же оуголь песталь мінецою еттор же оуголь песталь мінецою еттор же оуголь песталь пісетмі беїк нач оуде мооу фантечноў етефулакн і пестиф беїк нач оуде мооу фантечноў етефулакн і пестиф беїк нач оуде мооу фантечноў етефулакн і пестиф беїк нач оуде мооу фантечоў етефулакн і пестиф беїк нач оуде мооу фантечноў етефулакн і пестиф беїк нач оуде мооу фантечоў етефулакні петальноў етефу

у пұдо одасуые псеемпе пупу істумьос псеножа епейдеко, нудору одасуые псеемпе пупу істумьос псеножа епейдеко

neuf cents soldats, à part  $(\chi \omega \rho is)$  leur général  $(\sigma i\rho)$  et le gouverneur  $(\dot{\varepsilon}\pi)$  de la ville  $(\varpi)$  de Séleucie, le douze d'Épip, dans la paix  $(\varepsilon i\rho)$  de Dieu, ainsi soit-il  $(\dot{\alpha}\mu)$ .

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  le lendemain, apa Isidore alla se mettre à l'entrée du palais  $(\varpi \alpha \lambda)$ . Il cria :  $\pi$  Je suis venu vers toi,  $\delta$   $(\tilde{\omega})$  roi Dioclétien, et vers tes dieux impuissants  $\pi$ . Le roi dit à ses grands :  $\pi$  Quel est celui qui ose  $(\tau o \lambda \mu \tilde{\alpha} \nu)$  me parler?  $\pi$ . Ils dirent :  $\pi$  Personne, si ce n'est  $(\varepsilon i \ \mu \dot{n} \tau i)$  cet impie  $(\check{\alpha} \nu)$  Isidore  $\pi$ . Sur le coup, le roi fut indigné  $(\dot{\alpha} \gamma \alpha \nu \alpha \pi \tau \varepsilon i \nu)$ . Il saisit ses vêtements, il les déchira  $(p.\ 117)$ , en disant :  $\pi$  Que ferai-je de cet impie  $(\check{\alpha} \nu)$ , de ce honteux criminel  $(\dot{\alpha} \nu \delta \sigma \iota \iota \iota \iota)$ ? Voici qu'il a ensorcelé mes soldats et même le chef qui les commande, sans excepter  $(\chi \omega \rho i s)$  aussi le gouverneur  $(\check{\varepsilon} \pi)$  de la Syrie.  $\pi$  L'un de ses grands lui dit :  $\pi$  Ordonne qu'on le jette dans un cachot  $(\varphi \iota \lambda \alpha \pi \dot{\eta})$  et qu'on ne lui donne ni pain ni  $(\circ \iota \lambda \delta \dot{\varepsilon})$  eau, jusqu'à ce qu'il meure de faim et de soif  $\pi$ . Ils répondirent tous :  $\pi$  Vraiment  $(\dot{\alpha} \lambda \eta \theta \tilde{\omega} s)$ , dirent-ils, il est digne de mourir en prison de faim et de soif  $\pi$ .

Le roi commanda de s'emparer d'apa Isidore et de le jeter en prison, sans (lui donner) à manger ni à boire. Et le saint accomplissait en prison de

типооу пач поутрофи свох гимпнує счоушм свох йгит $\bar{c}$  инторг $\bar{p}$  метору тироу стмалу с хуш пере длокантыпос с щтору $\bar{p}$  метору йницооу пач поутрофи свох гимпнує с счоушм свох йгит $\bar{c}$  инторг $\bar{p}$  метору инторгального представляються инторгального представляющих представляються инторгального представляющих пре

grands prodiges et d'innombrables ascèses ( $\alpha\sigma\kappa\eta\sigma\iota s$ ). Et le Seigneur lui envoya, des cieux, de la nourriture ( $\tau\rho\circ\varphi\dot{\eta}$ ) dont il mangea tous ces jours-là. Dioclétien semait la terreur parmi le peuple ( $\gamma\dot{\epsilon}v\circ s$ ) chrétien ( $\chi\rho$ .), jusque dans la terre d'Égypte.

Or  $(\delta \dot{\varepsilon})$  il arriva qu'ensuite (p. 118) le Seigneur Jésus vint vers le bienheureux  $(\mu\alpha\kappa)$  Isidore; il lui dit : «Salut  $(\chi\alpha i\rho\varepsilon)$ , Isidore, mon élu, à l'heure du salut  $(\chi\alpha i\rho\varepsilon)$ ; sois courageux à l'heure (où il faut être) courageux! Je suis Jésus, ton roi, pour qui tu supportes toutes ces souffrances. Mais  $(\dot{\alpha}\lambda)$  toutes les souffrances que tu endures ne valent pas une seule heure agréable dans mon royaume qui est dans les cieux. Je te ferai accorder cent fois plus de félicité dans la demeure de mon Père. Voici que tu as passé deux ans dans les cachots  $(\delta i\kappa\alpha\sigma i\rho i\rho i\nu)$  du roi. Tu y demeureras trois ans encore, avant que tu en sois délivré. A la fin de la troisième année, tu sortiras de prison; il t'élèvera sur une croix  $(\sigma i\alpha\nu\rho is)$  de bois, comme on m'a élevé sur une croix  $(\sigma i\alpha\nu\rho is)$  de bois, comme on m'a élevé sur une croix  $(\sigma i\alpha\nu\rho is)$ . A la quinzième année, Dioclétien quittera son corps  $(\sigma i\alpha\mu\alpha)$  et descendra dans les

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> пгеноо.

небоў . Настар смоў броя саявак бараї війшнув зйоўнов небоў пата минавіют :— (Fol. LX, recto, р.  $\overline{p}$ 10) мийсас чихмоў гйоўнов наховіс аўа филеїре йзав нім пай йтакам миооў най така патана пехв ісіларос місатнь же фапе намаї йток паховіс аўа филеїре йзав нім най йтакам миооў най аховіс аўа филеїре йзав нім най йтакам миооў най такам пеобоў пеобоў паховіс аўа филейра паховіс аўа 
εϊτα μῦνς απακ μωνιτη νόρωνε . εδε γιοκνητιανός γιακει ηποκος . απαλ ελάσολ ες σολ . μεχλ ναλ μαλ με μελος . Χε μανιτώς . απαλ ελάσος ες σολ . μεχλ ναλ μαλ με μελος . Χε μανιτώς . απαλ ελάσος . εδαι νε εμπελώ με μελος . απαλ ελάσος . εδαι νε εμπελώ με μελος . απαλ . Χε φε πολχαι μνανολτε ετταιή μιτας εξε αν νολ λλη νολ τη τορίς ολοπίς εναν ιστά τος . εδαι νε επτελώ ετωναλ . απαθείς ολοπίς εναν εχνιτών εναν απαλ . Χε δας εμπελώ ετωναλ . απαθείς εδοκ ετε ςολωμιτής . ωπαθος μανιτών εναν . απαθος . εξε . Εξο 
ensers ( $\tau \acute{a}\rho \tau a \rho o s$ ). Car ( $\dot{\epsilon}\pi \epsilon \iota \delta \acute{\eta}$ ) c'est pendant quinze ans qu'il entreprendra de persécuter ( $\delta \iota \acute{\omega}\kappa \epsilon \iota v$ ) le peuple ( $\gamma \acute{\epsilon}v o s$ ) chrétien ( $\chi \rho$ .) qui me sert et (qui sert) mon Père (p. 119). Ensuite il mourra d'une mort honteuse et redoutable. A sa place règnera Constantin, fils de Valère, qui pratiquera la justice ( $\delta \iota \kappa \alpha \iota o \sigma \acute{v} v \eta$ ) devant mon Père. Isidore dit au Sauveur ( $\Sigma$ .): Demeure avec moi, toi, mon Seigneur, et j'accomplirai toutes les œuvres que tu m'as commandées. Et le Sauveur ( $\Sigma$ .) le bénit. Il remonta aux cieux, dans une grande gloire.

Puis  $(\varepsilon \tilde{l}\tau\alpha)$  à la fin des quinze années, pendant lesquelles Dioclétien persécuta  $(\delta\iota\dot{\omega}\kappa\varepsilon\iota\nu)$  les chrétiens  $(\chi\rho.)$ , il eut un mauvais songe. Ses grands lui dirent : «Sans doute  $(\varpi\alpha\nu\tau\tilde{\omega}s)$  les chrétiens  $(\chi\rho.)$  t'ont ensorcelé  $(\mu\alpha\gamma\varepsilon\dot{\nu}\varepsilon\iota\nu)$ , dans le dessein de te faire mourir et de faire cesser la persécution  $(\delta\iota.)$ ». Le roi répondit : «Par le salut de nos dieux illustres, je ne laisserai pas une seule àme  $(\psi\nu\chi\dot{\eta})$  du peuple  $(\gamma\dot{\varepsilon}\nu\rho s)$  chrétien  $(\chi\rho.)$ !». Or  $(\delta\dot{\varepsilon})$ , en cette nuitlà, le Seigneur apparut à apa Isidore, pour lui dire : «Demain, le roi prononcera ta condamnation  $(\dot{\alpha}\pi\dot{\rho}\rho\alpha\sigma\iota s)$ , le dix-neuf du mois de Pachons. (P. 120.)

<sup>(</sup>i) natoc.

ное иеоо $\lambda$ : — иза ифрин , завак езья минле зиолиое иеоо $\lambda$ : — иза ифрин , завак езья минле зиолиое иеоо $\lambda$ : папа ифрин , завак езья минле зиолиое изаван енее солжолат пе миевоспод итализатол ево ущее и педатичнос и педатичн

йтере поубейн же фа  $\cdot$   $\bar{\mathbf{a}}$  йла їсїжфрос треумоуте нач ёгоун (2) йкфстантінос псуггенне мпеченфт  $\cdot$  ачтехвоч ёгфв ийм нта псфтнр хооу нач — ауф пехач йен кфстантінос  $\cdot$  же фсевтфт ёгфв ним йта пхоенс хооу нак  $\cdot$  ауф (Fol. LXI, recto, р.  $\overline{\mathbf{pka}}$ ) а кфстантінос (3) хісмоу йтоотч ачі євох  $\cdot$  нечріме йен кфстантінос гітегін  $\cdot$  фантечей енечні  $\cdot$  асффпе же йсоумйтуїс (4) міневот нафоне йтере хіф мпегобу ффпе  $\cdot$  а прро тй-

Ils te crucifieront  $(\sigma / \alpha \nu \rho \nu \tilde{\nu} \nu)$  sur le bois (de la croix), en dehors de la ville  $(\varpi)$  et tu remettras ton âme  $(\varpi \nu)$  entre les mains de mon Père, à la sixième heure du jour. Et le lendemain matin, le vingt du même mois de Pachons, mon Père enverra du ciel Michel, qui renversera le trône  $(\varpi \rho \acute{o} \nu \sigma s)$  de Dioclétien et fera installer Constantin à sa place. Dioclétien sera, quelque temps après, rongé par les vers et il mourra le dernier jour de Pachons. Et Constantin sortira d'Antioche à cause du sang qui s'y trouve et s'en ira vers d'autres endroits éloignés, à cause du sang qu'on a répandu. Puis le Sauveur  $(\Sigma)$  lui donna la paix  $(\varepsilon i \rho)$ . Il remonta aux cieux, dans une grande gloire.

Lorsque parut la lumière, apa Isidore fit appeler Constantin, parent de son père; il lui apprit tout ce que le Sauveur ( $\Sigma$ .) lui avait dit. Et Constantin lui dit : -Je suis prèt à (faire) tout ce que t'a dit le Seigneur. Et (p. 121) Constantin, ayant reçu sa bénédiction, s'en alla. Il pleurait en chemin, jusqu'à ce qu'il fut parvenu dans sa demeure. Or ( $\delta \dot{\epsilon}$ ) il advint que le dix-neuf du mois de Pachons, lorsque arriva la cinquième heure du jour, le roi envoya chercher apa Isidore de la prison. Il le conduisit en dehors de la ville ( $\varpi$ .). On le

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ййгнтс.

o dans I'c final.

<sup>1) 620</sup> Y .

<sup>🐣 🕆</sup> au-dessus de la ligne.

ауш мпечрасте мписатнпе птмптн промпе , а пховіс тиноох мміхану єзолії єщих- $(Fol.\ LXI,\ verso,\ p.\ pib)$  учтіоп пталос про , алпевів пелобопос зарал , уляч мвуче мпелях сиях , улю у шталку смих єзолії наукн мпуфопіс , зптмезмитн промпе елффкеї ппехрнстіх-пос , плі бе не меромпе мпфпіз мупокунтійнос , що промпе не , ялії ке промпе зпкние , мпате зрфмупос хіті єтупуто , хіт , заркеке промпе мпателхії птфеєре получувенос про , хіт , заркеке промпе мпателхії птфеєре получувенос про ,

crucifia  $(\sigma / \alpha \nu \rho o \tilde{\nu} \nu)$ , comme  $(\varkappa \alpha \tau \dot{\alpha})$  le lui avait dit le Seigneur, et ainsi il remit son âme  $(\varpi \nu)$  entre les mains du Dieu vivant. Tout le firmament  $(\sigma / \epsilon \rho \dot{\epsilon} \omega \mu \alpha)$  était rempli d'anges  $(\mathring{\alpha} \gamma \gamma)$ , tandis que le Sauveur  $(\Sigma)$  était au milieu d'eux. Ils chantaient  $(\dot{\nu} \mu \nu \epsilon \tilde{\nu} \nu)$  près de l'âme  $(\psi \nu \chi \dot{\eta})$  de saint Isidore. Et tous les saints vinrent à ses côtés; ils l'embrassèrent  $(\dot{\alpha} \sigma \pi \dot{\alpha} \dot{\zeta} \epsilon \sigma \theta \alpha \iota)$ . Ils chantèrent jusqu'à ce qu'ils l'eussent conduit dans la cité  $(\varpi)$  du Christ. Saint  $(\ddot{\alpha} \gamma)$  Isidore termina son combat  $(\dot{\alpha} \gamma)$  le dix-neuf du mois de Pachons; il reçut la couronne immortelle dans le royaume des cieux, en paix  $(\epsilon i \rho)$ , ainsi soit-il  $(\dot{\alpha} \mu)$ .

Et le lendemain, à la fin de la quinzième année, le Seigneur envoya Michel au palais  $(\varpi \alpha \lambda)$  (p. 112 sir pour 122) du roi Dioclétien. Il renversa sous lui son trône  $(\Im \rho)$ . Il le rendit aveugle des deux yeux, et sa langue fut rongée par les vers avant sa mort. Et (Dioclétien) quitta son corps  $(\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha)$  le dernier jour de Pachons, dans la quinzième année de sa persécution  $(\delta \iota \omega \kappa \epsilon \iota \nu)$  contre les chrétiens  $(\chi \rho)$ . Telles furent les années de vie de Dioclétien : elles furent de quatre-vingt-neuf ans. Il passa vingt-cinq ans en Égypte, avant que Romanos l'eût conduit à Antioche. Il passa encore vingt-cinq nouvelles années avant d'épouser la fille du roi Valère. Après s'être assis durant neuf ans sur le

птеречё кеб промпе ечамоос гіжмпеоронос поулллеріос . учё кеїе промпе зіжмпеоронос ечамагте птпістіс мпехс, ячё кеїе промпе ечтішкеї псупеханстічнос, нуі тньол сееїве міцо промпе .

пхшк де йнаї ачамоос зіхмпефронос пперрымаїос поі кшстантінос  $^{(1)}$  · зраі де зйсоуа мпевот пармоуте · а прро тіпооу поумагістріанос · ачтреукш бвох пнетоулав тироу · наі бтопт єзоун енефтекшоу етвепран мпехрс · (Fol. LXII, recto, sans pagination) ауш йсекшт йнееккансїх йта діокандіанос шрфшроу зйтечсормес · ачоуєзсазне етреукшт йзйкоїмитиріон · змпран йнемартурос йтаумоу запран мпехс · ачоуєзсазне он етреуєїне пач йтнпе йнемартурос йтаумоу катабпархїх · ауш ачтреукш йнекеєс мпзагюс апа їсїдшрос зазтінечеїюте ммартурос · зйоуєїрнін замни :—

27ΑΪ ΑΕ 2ΜΠΧΦΚ ΝΟΥΡΟΜΠΕ ΠΙΟΟΎ Α ΝΕΘΑΙΦΙΝΕ ΠΤΑ ΠΡΡΟ ΤΠ-1100ΥΟΥ ΕΧΙΗΠΕ ΠΠΕΤΟΥΑΙΒ ΚΑΤΟΥ ΦΑΡΟΘ ΠΟΟΥΆ ΜΠΑΡΜΟΥΤΕ .

trône  $(\mathfrak{S}\rho)$  de Valère, il fut, sur le trône  $(\mathfrak{S}\rho)$ , quinze ans à garder la foi  $(\varpi i\sigma ls)$  du Christ; il fut quinze autres années à persécuter  $(\delta \iota \omega \varkappa \varepsilon \iota \nu)$  les chrétiens  $(\chi \rho)$ . Tout ceci fait quatre-vingt-neuf ans.

Et  $(\delta \dot{\varepsilon})$  après cela, Constantin s'assit sur le trône  $(\mathfrak{S}\rho)$  des Grecs. Le premier mois de Parmouté, le roi envoya un commissaire  $(\mu\alpha\gamma\iota\sigma 7\rho\iota\alpha\nu\delta s)$  pour délivrer tous les saints qui avaient été jetés en prison pour le nom du Christ (sans pagination; sous-entendu p. 123). Et l'on bâtit des églises  $(\dot{\varepsilon}\iota\kappa\lambda\eta\sigma\dot{\iota}\alpha)$  que Dioclétien, dans sa folie, avait détruites. Il ordonna de construire des cimetières  $(\kappa \iota\iota\mu\eta\tau\dot{\eta}\rho\iota\upsilon\nu)$  au nom des martyrs  $(\mu\dot{\alpha}\rho\tau\upsilon s)$  qui étaient morts pour le nom du Christ. Il ordonna aussi de lui communiquer le nombre des martyrs  $(\mu\dot{\alpha}\rho)$  qui étaient morts, par  $(\kappa\alpha\tau\dot{\alpha})$  province  $(\dot{\varepsilon}\pi\alpha\rho\chi\dot{\iota}\alpha)$ . Et il fit déposer les ossements du saint  $(\ddot{\alpha}\gamma)$  apa Isidore près de ses parents martyrs  $(\mu\dot{\alpha}\rho)$ , en paix  $(\varepsilon\dot{\iota}\rho)$ , ainsi soit-il  $(\dot{\alpha}\mu)$ .

Lorsqu'une année fut accomplie, les messagers que le roi avait envoyés pour compter le nombre des martyrs  $(\mu \acute{\alpha} \rho.)$  revinrent auprès de lui le premier de Parmouté. Ils communiquèrent  $(\dot{\alpha} \gamma \gamma \acute{\epsilon} \lambda \lambda \epsilon w)$  au roi le nombre des

<sup>(1)</sup> KOCTAHTHIOC.

ауапагтіле бірро йтеуйпе зауш а прро + йіпші піймартурос йтаузе брооу катама заурзйе мій оу йтва ймартурос йтаузе брооу катама заурзйе мій оу йтва ймартурос йтаузе брооу катама заурзйе мій оу йтва ймартурос ійтауперті пеубіюч бвол бемпран міпоуте зафріс кефіс йтва йгомологітно ба прро кшстантінос калу бвол буотії бгоун быбещтво зайрам ніс пехо до рука йремтаналохіа баумооутоу (1) бемпран ніс пехо зауш а пран йпехо хітаю мійнечпетоулав ймартурос мійнегомологітно гітікшстантінос прро йфрин мійсанаї асргили мійноуте біпевів прро кшстантінос бвол гітамалохіа бтвепесноч йівмартурос тироу йтаупагтії бвол гітесмите за прро кшстантінос тітаупагтії бвол гітесмос мітаобіс бії бвол гітпе зачтшрії йкшстантійос гітмите йнепрсос закали (2) гітоупоб йінсос бехосе гітмите йналасса закали (2) гітоупоб йінсос бехосе тітмите йналасса закали (2) гітоупоб йінсос бехосе гітмите йналасса закали (2) гітоупоб йінсос бехосе гітму (2) гітоупоб йінсос бехосе тітму (2) гітоупоб йітму (2) гітоупоб йітму (2) гітоупоб йітму (2) гітоупоб їнто пітму (2) гітоупоб йітму (2) гітму (2) гі

martyrs (μάρ.). Et le roi proclama le nombre des saints qu'on avait trouvés sur (κατά) place; il y eut quarante-cinq myriades de martyrs (μάρ.) qui versèrent leur sang pour le nom de Dieu, à part (χῶρίs) neuf autres myriades de confesseurs (ὁμολογητήs) que le roi Constantin avait relâchés, qui avaient été mis, suivant (κατά) la ville ( $\varpi$ .), en prison, dans les mines (μέταλλον), et en exil (ἐξορισῖία); à part (χωρίs) deux autres myriades (p. 124) d'habitants d'Antioche qui moururent pour le nom de Jésus-Christ. Et le nom du Christ fut glorifié avec ses saints martyrs (μάρ.) et ses confesseurs (ὁμολ.) par Constantin, roi de la paix (είρ.).

ειραί εχως χε κωςταιιτίμογπολίς · ετε ται τε τπολίς μπογ-

Puis, il plut à Dieu de faire partir d'Antioche le roi Constantin, à cause du sang que tous les martyrs  $(\mu \acute{\alpha} \rho)$  avaient répandu parmi elle. Le roi Constantin ayant combattu le roi des Perses, un ange  $(\check{\alpha} \gamma \gamma \varepsilon \lambda \sigma)$  du Seigneur, venu du ciel, enleva Constantin du milieu des Perses; il le mit dans une île  $(v\tilde{n}\sigma\sigma)$  immense et très haute, au milieu de la mer. L'ange  $(\check{\alpha} \gamma \gamma)$  du Seigneur lui dit :  $\alpha$  Voici ce que te dit le Seigneur : bâtis une île  $(v\tilde{n}\sigma)(sic)$  en ce lieu et donne-lui ton nom, Constantinople, qui est la ville  $(\varpi)$  du salut; et le Seigneur Dieu

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> м8үтоү. — ачкааач.

жаї зауф пхоєїс ппоуте накф йтечеїрнин йгнтё сете таї те тполіс йтсфтиріа катапрац мпецсфр зауф йтеїге а пархагнелос міха-(Fol. LXIII, recto, sans pagination) на ёмоу ейрро кфстантінос зачф еграї емпнує гйоуєїрнин гамни зауф й прро кфт йтполіс мйпессовт мійнесфхос мійнеспургос мійнеспромагос мійнесфхос мійнеспургос мійнеспромагос мійнесфхос тах міхана хоос пач

établira sa paix  $(\varepsilon i\rho)$  sur elle, qui est la ville de la rédemption  $(\sigma\omega\tau\eta\rho i\alpha)$ , d'après  $(\kappa\alpha\tau\dot{\alpha})$  le nom de notre Sauveur  $(\Sigma)$ . Et ainsi l'archange  $(\dot{\alpha}\rho\chi)$  Michel (suns pagination; sous-entendu p. 125), ayant béni le roi Constantin, s'en alla dans les cieux, en paix  $(\varepsilon i\rho)$ , ainsi soit-il  $(\dot{\alpha}\mu)$ . Et le roi bàtit la ville  $(\varpi)$  avec ses murs, ses fortifications  $(\tau\varepsilon i\chi os)$ , ses tours  $(\varpi i\rho yos)$ , ses remparts  $(\varpi\rho i\mu\alpha\chi os)$  et ses aqueducs. On l'appela du nom de ville  $(\varpi)$  du salut  $(\sigma\omega\tau)$ , comme  $(\kappa\alpha\tau\dot{\alpha})$  le lui avait dit Michel.

Puis le bienheureux ( $\mu\alpha\kappa$ .) Isidore apparut au roi; il lui dit pendant la nuit : ~Hâte-toi d'envoyer quelqu'un à Antioche pour apporter les ossements des saints à Constantinople. Il fit construire une grande église ( $\dot{\epsilon}\kappa\kappa\lambda\eta\sigma\dot{\epsilon}\alpha$ ) dans la ville ( $\varpi$ .); il y plaça le corps ( $\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha$ ) de sainte ( $\dot{\alpha}\gamma\iota\alpha$ ) Sophie et celui du père d'apa Isidore. On appela l'église ( $\dot{\epsilon}\kappa\kappa$ .) Sainte( $\dot{\alpha}\gamma$ .)-Sophie, jusqu'aujourd'hui. Quant aux ossements d'ama Euphémie et d'apa Isidore, il les fit placer dans une ville ( $\varpi$ .) du nom de Chio, qui est le port de tous les navires de la mer ( $\Im \alpha\lambda$ .) et le port de la ville ( $\varpi$ .) du royaume; c'est de cet endroit que vient le mastic ( $\mu\alpha\sigma\ell\dot{\epsilon}\chi\eta$ ) (p. 126). Et le roi construisit en ce lieu une grande église ( $\dot{\epsilon}\kappa\kappa$ .), autour de laquelle étaient des gradins qui

ынн итепполье замни , еме зисовес изнър , зиолегиолю иеккунсия зишмя етимял , еме зитфър ишесвох , елиолю иеккунсия зишмя етимял , еме зитфър ишесвох , елиолиом искунсия зишмя етимял , еме зитфър ишесвох , елиолиом искунсия зишмя  $\frac{1}{2}$ 

педмоофе прима пе . Стуркопі є вод зрим и и . мефинье .  $\hat{\mathbf{u}}_1$  у  $\hat{\mathbf{u}}_2$  одуе рица  $\hat{\mathbf{u}}_3$  своу зідоода ризугіос істуфьос . миодфа ехфол олуе рица  $\hat{\mathbf{u}}_3$  своу зідоода ризугіос істуфьос . митросіс . Старизісе ирму зипетіфимос тньол  $\hat{\mathbf{u}}_4$  тарффие  $\hat{\mathbf{u}}_3$  у едвенесом . Митросіс . Старфила  $\hat{\mathbf{u}}_3$  страффие  $\hat{\mathbf{u}}_3$  и и  $\hat{\mathbf{u}}_4$  у едвенесом . Митросіс . Старфила  $\hat{\mathbf{u}}_4$  промие  $\hat{\mathbf{u}}_4$  и  $\hat{\mathbf{u}}_4$ 

descendaient jusqu'à la mer  $(\Im \dot{\alpha}\lambda)$ . Et il y mit leurs ossements, dans la paix  $(\varepsilon i \rho)$  de Dieu, ainsi soit-il  $(\dot{\alpha}\mu)$ .

Et moi, Sôtérichos, grand serviteur de la maison de mon maître Pantiléon, je passai cinq ans à accompagner mon saint père Isidore, fils de mon maître. Je souffris avec lui toutes les persécutions (διωγμός) qu'il endura, pour le nom de notre Seigneur Jésus-Christ. Mon témoignage est (en) Dieu : car je n'ai pas amplifié et je n'ai pas exagéré les prodiges et les miracles que Dieu a faits par saint (ἄγ.) Isidore. Je marchais avec lui, en le servant (διακονεῖν) en tous lieux.

Fais-moi la charité  $(\dot{\alpha}\gamma\dot{\alpha}\pi\eta)$ ,  $\dot{\alpha}$   $(\ddot{\omega})$  peuple  $(\lambda\alpha\delta s)$  bien-aimé, de te souvenir des souffrances du bienheureux  $(\mu\alpha\kappa)$  athlète  $(\dot{\alpha}\theta\lambda\eta\tau\dot{\eta}s)$  et du saint jour (sans pagination; sous-entendu p. 127) où il reçut la couronne, le dix-neuf du mois de Pachons, afin qu'il prie maintenant pour nous auprès de Notre-Seigneur et de notre Dieu, de notre Sauveur  $(\Sigma)$  Jésus-Christ: car il est tout-puissant. Prie le Seigneur pour moi-même, et que Dieu me pardonne tous mes péchés. Celui à qui revient  $(\varpi\rho\acute{\epsilon}\pi\epsilon\iota\nu)$  toute gloire, avec son aimable

<sup>(1)</sup> патаєши. — (2) 200 (sic).

печейшт пагаюс импешиа етоуаав и пречтанго ауш помооусион и теноу ауш поуобіщ нім и фанайши тнроу пиайши гаввох — тмартуріа мпенейшт етоуаав апа ісідшрос асхшк евох —  $\cdots$  — тмартуріа мпенейшт етоуаав апа ісідшрос асхшк

(Fol. LXIV, verso, sans pagination) fс пос іс пехс смоу єпманюутє йсан йтаччі прооущ мпіхффме ачтач єгоун єптопос мпархаг-гелос етоуаль міхана м $[\ldots]^{(1)}$  фана ехемпентаччі печрооущ йтепноутє смоу єроч ауф йч $\uparrow$  нач йтфевїф мпечернт гйонанм йтпє гамни єсєффпі :—

(Fol. LXV, recto) (2) + пейфт · мійіфнує мійієній єтоудав · е́чесмоу · ауф на́гарег єпфнг мійіфнує мійієній єтоудав · е́чесмоу · ауф на́гарег єпфнг мійіфнує мійірооуф мійікефалайон йхффме гійібагіс мійірооуф мійін мійірооуф мійірооуф мійін мійірооуф мійін мійірооуф мійін мійірооуф мійіроорф мійі

(ἀγαθόs) Père et le Saint-Esprit ( $\varpi ν ε \tilde{ν} μ α$ ) vivificateur et consubstantiel (ὁμοούσιον), maintenant et dans tous les temps, jusque dans tous les siècles (αἰών) des siècles (αἰών), ainsi soit-il (άμ.). Est terminé le martyre (μαρτυρία) de notre saint père apa Isidore.

Seigneur Jésus-Christ, bénis le bien-aimé frère qui a pris soin de ce livre. Il l'a déposé dans le sanctuaire  $(\tau \acute{o}\pi os)$  du saint archange  $(\acute{a}\rho\chi)$  Michel de [un mot effacé]. Prie pour celui qui en a pris soin : que Dieu le bénisse et lui donne, en échange de son offrande, la Jérusalem céleste; amen  $(\acute{a}\mu)$ , ainsi soit-il.

Le Père et le l'Esprit ( $\varpi \nu$ .)-Saint. Qu'il bénisse et qu'il conserve la vie de notre seigneur bien-aimé, l'illustre archimandrite ( $\mathring{\alpha}\rho\chi\iota\mu\alpha\nu\delta\rho\iota\tau\eta s$ ) et ascète ( $\mathring{\alpha}\sigma\kappa\eta\tau\dot{\eta}s$ ) mon (sic) frère Gabriel (5); car il a veillé à l'exécution de ce livre important ( $\kappa\varepsilon\varphi\dot{\alpha}\lambda\alpha\iota\varepsilon\nu$ ), par ses propres travaux! Il l'a déposé à l'Archange

<sup>(1)</sup> Un mot effacé, composé de trois lettres.

<sup>(2)</sup> Cette feuille a servi de page de garde à la couverture de ce volume.

<sup>(</sup>¹) мошоў.

<sup>(1) 6</sup> et c sont liés ensemble.

<sup>(5)</sup> KAYPIHA, pour labriha. Dans un manuscrit de la collection John Rylands, on trouve laypiha (Grun, Catalogue, p. 174).

 $\tilde{\lambda}$ уф  $\tilde{\lambda}$ ріпмєєує мпенос піфт і пір $\tilde{\kappa}$  і курф паєї петіп пос пір $\tilde{\kappa}$  смоу єроч і мпечехаргелос міхана єпзаптооу і йтє пос пір $\tilde{\kappa}$  смоу єроч і мпечехаргелос міхана єпзаптооу і йтє пос пір $\tilde{\kappa}$  і курф паєї петіп

(ἀρχ.)-Michel-en-Montagne (5) pour le salut de son âme (ψυχή), afin que l'archange (ἀρχ.) Michel prie ( $\varpi\alpha\rho\alpha\alpha\lambda\tilde{\epsilon}i\nu$ ) pour lui le Christ-Roi de lui remettre ses péchés. Qu'il lui donne les biens du ciel à la place des biens de la terre, les biens éternels au lieu des biens temporels, et qu'il lui accorde, en retour de son offrande, le centuple dans la Jérusalem céleste, au séjour (τόπος) de tous les justes (δίκαιος). Et lorsqu'il sortira de cette vie (βίος), qu'il soit digne d'entendre la voix du Christ pleine de toute joie et de toute allégresse (εὐφροσύνη), qui dira : «Viens, mon béni; reçois l'héritage (κλη-ρονομεῖν) de tous les biens (ἀγαθόν) que je t'ai préparés (6)! ~. Qu'il en soit ainsi pour nous tous qui écrivons, lisons et entendons; amen (ἀμ.), ainsi soit-il.

Et souvenez-vous de notre seigneur père, le chef (πύριος) spirituel (ωνευματιπός), mon (sic) père le diacre (διάπονος) Jean, archimandrite (ἀρχιμανδρίτης) de l'Archange (ἀρχ.)-Michel-en-Montagne; que le Seigneur Dieu le bénisse, lui et ses frères, tous les gens qui lui sont attachés et tous ceux qui

<sup>(1)</sup> หมืองอัทธร.

<sup>(2)</sup> ÑNO.

<sup>(3)</sup> o et 5 sont liés à K.

<sup>(4)</sup> Cette seconde partie est séparée par une lignes de points et de tirets (........).

<sup>(5)</sup> Nom du monastère de Hamouli. Il serait prématuré de déterminer l'emplacement des deux villages mentionnés dans cette doxologie. Il est préférable d'attendre la publication des nom-

breux manuscrits de la collection Pierpont Morgan qui proviennent de Hamouli, car ils renferment, au dire de M. H. Hyvernat, des colophons qui contiennent une foule de données tout à fait neuves pour l'histoire monastique et la topographie du Fayoum (Comptes rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, année 1912, p. 9).

<sup>(6)</sup> Matthieu, xxv, 34.

фубиез зумни :— воу зепесхния  $\hat{\mathbf{e}}$ долуяв , щихілеуос , щакф евоу щиєлюве , ма $\hat{\mathbf{e}}$ досе , еасмой  $\hat{\mathbf{e}}$ воме иім єдфооц зудельхни , минцехойстя єджоме , минехойстя  $\hat{\mathbf{e}}$ дом, минехойства  $\hat{\mathbf{e}$ дом, минехойства  $\hat{\mathbf{e}}$ дом, минехойства  $\hat{\mathbf{e}}$ дом, минехойства  $\hat{\mathbf{e}$ 

ne le sont pas, afin que Dieu lui donne une grande foi et répande sa grâce ( $\chi\acute{\alpha}$ - $\rho\iota s$ ) sur son visage, devant tout homme et toute puissance ( $\dot{\epsilon}\xi \circ \nu \sigma i\alpha$ ) élevée; qu'il bénisse tout homme qui est sous son obédience ( $\dot{\nu}\pi \circ \tau \eta \gamma \dot{\eta}$ ); qu'il le place dans le saint parvis ( $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$ ) des anges ( $\check{\alpha} \gamma \gamma$ .); qu'il lui pardonne ses péchés éternellement, ainsi soit-il ( $\dot{\alpha}\mu$ .)!

Souvenez-vous aussi de moi, dans votre amour  $(\dot{\alpha}\gamma\dot{\alpha}\pi\eta)$ , vous tous qui lirez ce livre. Priez pour nous (sic). Je suis Isaac, indigne du nom sous lequel on m'appelle; car je suis prêtre  $(\varpi \rho \varepsilon \sigma \delta \dot{\nu} \tau \varepsilon \rho \sigma s)$ . (Souvenez-vous) du diacre  $(\delta \iota \dot{\alpha} - \kappa \sigma \nu \sigma s)$  Archélaüs et de Jean le Laïque  $(\kappa \sigma \sigma \mu \iota \kappa \dot{\sigma} \nu)$ , fils du bienheureux  $(\mu \alpha \kappa)$  diacre  $(\delta \iota \dot{\alpha} \kappa)$  Joseph d'Aptepou, dans le Fayoum. Priez pour nous et soyez indulgent pour l'œuvre humble et imparfaite de nos mains, de peur que  $(\mu \dot{\eta} - \pi \sigma \tau \varepsilon)$  notre intelligence  $(\nu \sigma \bar{\nu} s)$  se soit trompée sur un passage  $(\lambda \dot{\varepsilon} \xi \iota s)$ , car il n'y a seul d'impeccable que le Maître  $(\delta \varepsilon \sigma \pi \dot{\sigma} \tau \eta s)$ . Et nous avons écrit suivant  $(\kappa \alpha \tau \dot{\alpha})$  la copie  $(\dot{\alpha} \nu \tau i \gamma \rho \alpha \partial \sigma \nu)$  que nous avions, en 609 de Dioclétien, suivant  $(\kappa \alpha \tau \dot{\alpha})$  l'ère  $(\kappa \rho \dot{\sigma} \nu \sigma \nu)$  des martyrs  $(\kappa \dot{\alpha} \rho \tau \nu \sigma)$ , en 278 des Sarrasins (5).

H. MUNIER.

- (1) Il en est de même pour cette troisième partie.
  - (2) Après 4, un x effacé.
  - (3) Au début de cette phrase, AYO rayé.
- (4) Dans la marge, en face de теспотис, les deux mots слан однесли que je ne

comprends pas.

(5) Ces deux dates ne concordent pas entre elles. Suivant le *Trésor de chronologie* de Mas Latrie, l'an 609 de Dioclétien correspond à 893 après J.-C. et 278 de l'Hégire à 891 après J.-C.

## LES CHRÉTIENS À LA MECQUE À LA VEILLE DE L'HÉGIRE

PAR

## HENRI LAMMENS.

S'il faut en croire Wellhausen (1), ce n'est pas le judaïsme, mais la religion chrétienne qui aurait exercé une influence prépondérante sur les débuts de l'islam. « Les ascètes chrétiens ont jeté la semence spirituelle de l'islam... le levain ne provient pas d'Israël, mais plutôt et en majeure partie la farine, laquelle fut ajoutée plus tard (2). »

Nous avons eu l'occasion (3) de nous prononcer à l'encontre de cette affirmation; mais il sera à propos de passer brièvement en revue les arguments apportés par Wellhausen à l'appui de sa théorie avec ce ton tranchant, cette tranquille assurance (4), qui lui appartiennent en propre et qui en ont imposé jusqu'ici. Disons dès maintenant avec Leszynsky (5) que ses arguments « ne résistent pas à un examen scientifique ».

A la Mecque, nous voyons Mahomet se prononcer pour les Grecs en lutte contre les Perses (6). Quoi de plus naturel? Aux yeux du prédicateur de l'unité de Dieu, ces derniers n'étaient que des polythéistes, avec lesquels il ne vou-lait avoir rien de commun. Mais il serait illogique d'établir, d'après cette seule constatation — ainsi le prétend Wellhausen (7) — une démarcation nette et rigide dans les sympathies monothéistes du Prophète; de décider si elles l'attirent vers Israël de préférence à l'Évangile.

Celles-ci s'adressent en bloc aux deux grandes religions scripturaires, aux

<sup>(1)</sup> Reste arabischen Heidentums<sup>2</sup>, 234.

<sup>(2)</sup> Ibid., 242.

<sup>(3)</sup> Cf. notre article Une adaptation arabe du monothéisme biblique, dans Recherches de sciences religieuses, VII, 161-184.

<sup>(1)</sup> Comp. nos Ahâbis, 441.

<sup>(5)</sup> Die Juden in Arabien zur Zeit Mohammeds. Ce travail aurait gagné à un dépouillement méthodique du hadith.

<sup>(6)</sup> Début de la 30° sourate.

<sup>(7)</sup> Dont Wensinck (Der Islam, II, 286 etc.) adopte, au moins partiellement. la théorie.

Kitàbis, avec lesquels. antérieurement à l'hégire, il s'imaginait marcher d'accord. Dans sa persuasion que lui aussi était appelé à travailler parmi les siens au triomphe du monothéisme, quoi de plus logique de le voir alors prendre parti pour les Byzantins, « contrairement à l'attitude ouvertement adoptée par les Juifs (1) n? Il n'avait pas, comme les derniers, à régler avec l'empire chrétien une liquidation de rancunes, un long arriéré de comptes, dont il ne soupçonnait pas même l'existence, naïvement convaincu que les Scripturaires devaient s'entendre sur les grandes questions, comme il pensait s'entendre avec eux. La sourate des Grecs témoigne de sympathies monothéistes (2), rien de plus. L'attitude des Juifs médinois l'amènera plus tard à préciser et à distinguer.

On ne saurait pourtant « reconnaître une inspiration judaïque là où le Qoran place Jésus bien au-dessus des autres prophètes de l'Ancien Testament » (3). Ce recueil en fait sans conteste la plus sympathique figure dans son étrange galerie prophétique. Inspiration d'artiste ou de polémiste? Il est permis de se le demander, quand on en arrive à analyser cette composition aux allures si déconcertantes pour nos habitudes et notre goût littéraires. Il n'en demeure pas moins avéré que, parmi les illustrations bibliques, ce n'est pas le Christ, « fils de Marie », qui paraît avoir le plus puissamment impressionné, attiré l'auteur (1). « Ce sont Abraham et Moïse, les deux plus grands noms de l'histoire juive. Ceux-là, il les admire, on le sent; il les comprend franchement, il souhaiterait les reproduire en sa personne (5). » En les contemplant, il n'éprouve pas le besoin d'élever une protestation, d'émettre des réserves dans son admiration.

Je mourrai mieux que toi! Ta mort fut trop sublime, O Jésus!... <sup>(6)</sup>.

## A part le rôle de thaumaturge - Mahomet en avait besoin pour sa théorie

- (1) Wellhausen. Cette attitude eût déconcerté Mahomet, s'il en avait eu connaissance.
- (2) Avec la même décision en somme logique — elles seraient allées aux Juifs, s'ils s'étaient trouvés en conflit avec des païens.
  - (3) WELLHAUSEN, Reste, 236.
- (۱) Une autre figure néo-testamentaire, celle de Yaḥyā, Jean-Baptiste, demeuré محصور, «céli-
- bataire, embarrasse Mahomet et l'islam. Cf. notre Fâțima et les filles de Mahomet, 32.
- (\*) Adaptation, 170. Voir dans Nasa'l, I, 77, la légende du mi'radj. Abraham et Moïse se trouvent placés plusieurs étages au-dessus de Jésus. Le premier donne à Mahomet le titre de fils; les autres prophètes le traitent de frère.
  - <sup>6)</sup> HENRI DE BORNIER, Mahomet, II, scène 6.

de la révélation (1) — le Christ des sourates ne rappelle en rien celui des Évangélistes. Simple continuateur des prophètes juifs, 'Îsâ paraît uniquement préoccupé d'atténuer l'ampleur de sa mission, de voiler l'éclat de sa naissance virginale et de ses miracles. Cette figure falote, indécise sur sa propre personnalité, ne saurait être d'inspiration chrétienne (2). N'allons pas nous laisser égarer par les qualifications d'Esprit de Dieu, de Verbe. Si Mahomet les a empruntées au vocabulaire johannite, son interprétation réaliste le met à cent lieues du Logos de saint Jean. Nous ne craignons pas de le redire : «Même quand il s'exprime chrétiennement, il pense judaïquement (3). La note, indéniablement sympathique, accordée au Christ et à ses adhérents — principalement (4) accentuée dans les sourates médinoises — pourrait n'être qu'un artifice de polémique, suggéré au cours de la lutte passionnée contre la Diaspora du Ḥidjâz (5), tout spécialement par le désir de dégager sa cause d'Israël, si imprudemment exalté jusqu'alors par le Qoran.

Leszynsky (6) n'exagère pas en affirmant que le nom de Jésus, avec son orthographe suspecte de 'Îsâ (7), ne se rencontre pas dans les plus anciennes sourates mecquoises, littéralement envahies par les souvenirs et la légende d'Abraham et de Moïse. La sourate xix est la première à mentionner des personnages néo-testamentaires: Marie, Zacharie, Jean et Jésus. L'exégèse, tafsir, musulmane rattache cette sourate à l'émigration abyssine. L'auteur peut fort bien les avoir connus par ses amis, les judéo-chrétiens d'Abyssinie, les compatriotes des fameux Aḥābīš, esclaves, manœuvres, marchands et condottieri (8), qui remplissaient les quartiers et le bazar de la Mecque. Même remarque au sujet de l'Évangile: nous ne le trouvons nommé que dans les sourates

Recherches de sciences religieuses.

<sup>(1)</sup> Elle affirme sans cesse la nécessité de la preuve-miracle, que Mahomet se déclare impuissant à fournir pour lui-même.

<sup>(2)</sup> Cf. Adaptation, 178.

<sup>(3)</sup> Adaptation, 176-177. Dans sa Chronique, II, 403, le patriarche jacobite Michel le Syrien fait également partir Mahomet du judaïsme.

<sup>(4)</sup> Ou même exclusivement, puisque *Qoran* xxII, 17 est certainement médinois. Voir نصاری dans les *Concordances* du Qoran.

<sup>(5)</sup> Nous l'étudierons prochainement dans les

<sup>(6)</sup> Op. cit., 40.

<sup>(7)</sup> Dont on prouvera malaisément la provenance chrétienne.

<sup>(8)</sup> Cf. nos Aḥâbis et l'organisation militaire de la Mecque au siècle de l'hégire, dans Journ. Asiat., 1916², 425-482 (cité ici comme Aḥâbis). On rencontre également des mercenaires nègres armés dans les troupes du Prophète (l. S., Ṭabaq., II¹, 90, 4). Comparez Diàniz, Kitâb al-Ḥaiawān, III, 12, bas. Remarquez

médinoises (1), quand Mahomet a depuis longtemps eu connaissance du Pentateuque et du Psautier (2). Ces constatations ne doivent pas être négligées. Les traits sympathiques, subsistant dans la christologie qoranique, ne comportent donc pas la valeur imaginée par Wellhausen. Ils ne prouvent pas qu'en les consignant dans son recueil Mahomet ait entrevu un idéal supérieur au prophétisme de l'Ancien Testament. L'ensemble du tableau nous paraît postérieur à l'hégire et vise les Juiss, qui causèrent alors d'amères déceptions à Mahomet. N'avaient-ils pas «atrocement calomnié Marie», mère du Christ (3)?

Wellhausen (4) table ensuite sur la qualification de Sabi, donnée aux premiers musulmans dans la Sira et les Sabih (5). Il croit y reconnaître les Mandéens et autres sectes baptistes de l'Asie Antérieure. Dans l'emploi de l'épithète Sabi nous entrevoyons, nous, un simple artifice de rédaction, le recours aux archaïsmes, aux nawâdir ou gharib « expressions rares » affectés par les sawwâgh (6) ou fabricants de hadith, avec le dessein de donner à leur style une saveur d'antiquité, laquelle, dans leur opinion, des per des devait constituer la meilleure preuve d'authenticité. Le procédé est maintenant assez connu (7) pour nous dispenser d'insister. Les compilateurs des Mosnad et des Sonan, après avoir fait de hanif l'usage abusif que l'on sait, ont voulu exploiter dans leurs compositions un autre vocable quanique, Sabi, qu'ils ne se résignaient pas à laisser sans emploi. On ne doit pas l'oublier, leur but est moins historique qu'exégétique : traduire en anecdotes pittoresques « les allusions les plus obscures, les sous-entendus les moins intelligibles des versets, faire la chasse à l'anonyme, à l'impersonnel, si déconcertants dans la lecture des sourates » (8).

<sup>(1)</sup> La 48° et la 57° sont indubitablement postérieures à l'hégire.

<sup>(2)</sup> Voir ces vocables dans les *Concordances* du Qoran.

<sup>(3)</sup> Qoran, 18, 155; trait où il semble diflicile de ne pas deviner une polémique antijuive.

<sup>(4)</sup> Reste, 236.

<sup>(5)</sup> IBN AL-ATHÌR, Nihdia, II, 248. Le vers de Labid (Agh., XV, 138) nous paraît douteux. Il doit justifier la conversion antidatée du poète (Agh. sigle pour Aghāni).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>. Ibn al-Athir, *Nihâia*, III, 5. Le vocable aurait été trouvé par Aboù Horaira, un des Ben-

jamins du hadith, à la faconde justement suspecte! Fâţima, 55.

رم Cf. Fitima, 27. Voir un exemple dans Moslin, Ṣaḥiḥ², II, 540-543, où abonde le gharib. Autres cités dans notre Califat de Yazid I'' (= Yazid), 345. Ibn al-Athir (Nihiia, III, 145, 3) mentionne des «ḥadith qu'il faut croire sans en discuter la modalité», عبد وبامثالع ولا يُومَن بع وبامثالع ولا يُدخَل في كينيد.

<sup>(8)</sup> Avant-propos de Fáṭima. Comp. Данаві, Mizân, II, 226, 10 etc. 339, bas, textes vagues du Qoran pour lesquels qn a composé

Rakoŭsyya<sup>(1)</sup>, nom d'une secte chrétienne d'Orient, ne se rencontre que dans le hadith de 'Adi ibn Ḥātim. S'il avait appartenu au lexique du Qoran, les traditionnistes n'auraient pas manqué de lui composer une petite littérature anecdotique <sup>(2)</sup>, un dossier pseudo-historique. Avec ces préoccupations, le vocable Ṣābi devait forcément attirer leur attention. Au lieu de songer aux Mandéens de la Babylonie — Mahomet ne paraît pas les avoir connus avant l'hégire <sup>(3)</sup>, puisqu'il ne nomme les Ṣābi que dans des versets médinois — les compilateurs ont comparé entre elles les trois mentions honorables accordées aux Ṣābi dans le Qoran <sup>(4)</sup>. Ce recueil les présente en qualité de monothéistes; il les dit distincts des juifs et des chrétiens, admettant l'unité de Dieu et le jugement dernier, en d'autres termes, le credo de l'islam primitif. Rien n'empêchait donc, ont-ils conclu, de transformer la qualification de Ṣābi en synonyme désignant, chez les contemporains du Prophète, les premiers disciples du Prophète.

Wellhausen n'a pas deviné ce manège, même après la mésaventure de Sprenger avec les hanif, qu'il n'a pas manqué de relever (5). Avant tout il n'aurait pas dû oublier que la pratique des ablutions date de Médine et fut empruntée aux Juiss de cette oasis (6). Wellhausen convient (7) qu'a on n'en peut prouver l'existence chez les Mandéens ». S'il en est ainsi, on se demande ce qu'il subsiste du rapprochement imaginé entre les Mandéens, les Ṣâbi du Qoran et les premiers musulmans.

Nous serons encore plus expéditif à propos des hanif, autre argument imaginé par Wellhausen. Il se figure en avoir renouvelé la portée, en supposant derrière ce vocable des «ascètes chrétiens», hypothèse branlante qu'il cherche à étayer sur des traductions extrêmement risquées de textes anciens. Nous avons eu fréquemment l'occasion d'exprimer notre sentiment (8) sur l'existence

des anecdotes destinées à en préciser le sens; et dans les Ṣaḥiḥ les paragraphes: باب ق قولغ عناني.

- (1) Cf. Mašriq (articles Anastase, Cheikho, Lammens), VI, 574, 777, 928; VIII, 504; X, 1120; XI, 480. Osd, III, 392 bas, avec la note marginale: «secte tenant le milieu entre les chrétiens et les Sàbi».
- (2) Comme pour l'incise consacrée au miel (Qoran, xv1, 71) «remède pour l'humanité».
- (3) Ni peut-être après; rien ne prouve que Sâbi désigne les Mandéens de préférence à une autre secte orientale.
- (4) II, 59; v, 73 (simples doublets); XXII, 17: verset médinois, cf. Nöldeke-Schwally, Geschichte des Qorâns, 214.
  - (5) Reste, 238.
  - (6) Osd, IV, 323, 324.
  - (7) Reste, 238.
  - (8) Cf. Mahomet fut-il sincère? p. 14; La

historique des hanif, une des plus audacieuses inventions de la Sira et des Saḥiḥ, à l'effet de combler les vides de la préhistoire islamique, de créer des cadres et des fidèles au prétendu din d'Abraham, enfin des précurseurs à Mahomet. Cette épithète a rencontré une fortune prodigieuse. Dans le lexique du Qoran, hanif est un simple adjectif, signifiant orthodoxe et plus habituellement monothéiste; en cette qualité il accompagne fréquemment, pour le déterminer, le vocable musulman. Jamais il n'a désigné une secte ou une catégorie de personnes. On pourra adopter ou repousser notre explication. Mais dans tous les exemples allégués par Wellhausen (1), le sens de païen s'adapte aussi bien, sinon mieux, que celui qu'il nous oppose. Hanif est un de ces vocables détournés de leur sens primitif par l'auteur du Qoran (2). Celui-ci paraît s'être rendu compte de cette déviation, laquelle pourrait avoir été in-کان حنیفًا مسلمًا وما کان مِن tentionnelle. Dans le cliché qoranique si fréquent للشركين), je traduis hardiment : «il était monothéiste musulman sans avoir rien de commun avec les polythéistes ». Mahomet se souvenait donc vaguement du sens primitif de hanîf, et la correction ... à moins d'y voir une puérile tautologie — s'efforce de l'écarter.

Plus faible encore nous paraît l'argument (4) tiré du jugement dernier. Le Qoran peut l'avoir emprunté aussi bien aux Juifs qu'aux Chrétiens. Enfin, nous n'avons jamais compris de quel droit on prète à «l'islam primitif une direction ascétique » (5), assertion également admise par Goldziher (6). Les longues vigiles nocturnes, vantées par les sourates mecquoises, ont pu avoir été suggérées par la discipline du monachisme oriental. Dans le Qoran elles représentent de simples développements oratoires d'un thème, d'un idéal religieux, entrevu par Mahomet mais que lui-même — grand dormeur et dormeur

Chronologie de la Sira, 229; Califat de Yazîd I'' (= Yazîd); Adaptation, etc.

wissenschaft, 23 etc.

<sup>(1)</sup> Reste, 239-240. L'auteur assirme que ráhib et hanif sont des synonymes, et cela sur l'unique exemple de l'appellation de râhib accordée à Aboû 'Âmir de Médine. Mais le hadith l'emploie indistinctement pour des Juis et même des païens. Voir plus bas. Sur le tarahhob chez les hanif, cs. Ibn al-Atrir, Nihâia, III, 18-19.

<sup>(2)</sup> Nöldeke, Neue Beitr. zur semit. Sprach-

<sup>(3)</sup> Qoran, II, 129; III, 60, 80; IV, 124; VI, 79, 162; X, 105; XVI, 121, 124; XXX, 29. Les hant apparaissent principalement dans les versets médinois.

<sup>(1)</sup> Adopté par Wensinck, loc. cit.

<sup>(5)</sup> Reste, 241.

<sup>(6)</sup> Vorlesungen über den Islam, 139. L'auteur recule parfois devant les conclusions contenues dans les prémisses des Muhammedanische Studien.

sonore<sup>(1)</sup>—, moins encore ses premiers Compagnons n'ont jamais songé à réaliser <sup>(2)</sup>. La prière, sa pratique, ne furent définitivement réglées qu'à Médine. Antérieurement elle demeurait un exercice recommandé, mais chacun priait où et quand il voulait. «Pendant la période mecquoise, dit excellemment Caetani, si l'on s'en tient au texte du Qoran, il paraît que le bon musulman pouvait se contenter de croire en Dieu et de renoncer au culte des idoles. A part cette vague croyance religieuse, il ne semble pas avoir été astreint à des observances rituelles précises <sup>(3)</sup> et jouissait d'une quasi totale liberté d'action <sup>(4)</sup>. » Représenter les anciens musulmans, «Mahomet en tête, passant des nuits complètes en prières », c'est se mettre à la remorque de la Tradition <sup>(5)</sup>, oublier que nous ne savons rien sur la période préhégirienne, que les descriptions accueillies par la Sira et les Tabaqàt sont des transcriptions anecdotiques d'exhortations pieuses contenues dans les sourates mecquoises. Wellhausen n'a-t-il pas concédé que «la période mecquoise de la Sira a été complètement envahie, überwuchert, par la légende <sup>(6)</sup> »?

I

Pour aider à la solution de ces questions controversées, nous croyons utile d'examiner quelle était, à la veille de l'hégire, la situation et la proportion numérique des chrétiens dans la métropole des Qoraisites. Les évolutions de la pensée de Mahomet sur les données christologiques, l'époque tardive où il semble en avoir obtenu la première connaissance, insinuent que les chrétiens

<sup>(1)</sup> Dârimî, Mosnad (éd. lithogr.), p. 5, d. l.; Напвац, Mosnad, I, 245, 343; Іви ац-Атній, Niháia, III, 187; Nasà'i, Sonan, I, 111, 168: Данаві, Mizán, III, 315; Вонай, Ṣaḥiḥ, С., I, 37, 43, 44, 171; VII, 148 (С. = édit. de Constantinople du Ṣaḥiḥ).

<sup>(2)</sup> A propos d'un de ces hadith, comp. la note critique dans Dahabi, Mizán, I, 160: حديث عريب ولا يعتق. Quand on parcourt dans Bo-mari, Ṣaḥiḥ, C., II, 41, etc. «le livre de la prière», on se représente la primitive commu-

nauté islamique comme une association monacale, passant les nuits à prier, à psalmodier. Aboù Daoûd (Sonan, I, 130, bas) avoue que ces prescriptions ont été abrogées. C'est un idéal (TAB., Tafsir, XXIX, 68, 121).

<sup>(3)</sup> Ni prière commune ni jeûne prescrits.

<sup>(4)</sup> Studi, III, 67.

<sup>(5)</sup> Cf. Osd, III, 148, 162, 259.

<sup>(</sup>citation empruntée à son compte rendu de Fáțima).

n'ont pu s'y rencontrer en groupes compacts vers le temps où le Prophète se crut appelé à devenir le héraut du monothéisme pour ses concitoyens.

Un texte de Ya'qoùbì engagerait à supposer le contraire. «Parmi les clans arabes chrétiens, nous dit ce compilateur, il faut mentionner ceux de Qorais n, الله من تنصَّر مِن احياء العرب فقوم من قريش (١). A la suite de cette assertion, si pleine de promesses, Ya qoûbî se contente de citer deux Qoraisites ayant donné des gages à la religion de l'Évangile, et parmi eux l'inévitable Waraqa, le propre cousin de Hadidja (2). Chiffre modeste, on en conviendra. Mais si l'on veut s'en tenir aux authentiques Qoraisites, nous sommes d'avis que dans leurs rangs le nombre des chrétiens demeura toujours restreint. Les sceptiques marchands mecquois se montraient trop attachés à leur religion peu encom-— ما وجدنا عليه اباً فنا , " brante et traditionnelle, «au culte hérité des ancètres ainsi les fait parler le Qoran (3) — pour céder à l'attrait d'une croyance exotique. Les compilations consacrées aux Sahàbis, Compagnons de Mahomet, où figurent par centaines les illustrations islamites apocryphes, citent un certain Sam'oùn (4), chrétien ou juif — les Arabes avant l'hégire n'ayant pas eu l'habitude de porter des noms bibliques (5). Mais sa qualité de Qoraisite a été justement contestée (6). C'est au sein des colonies étrangères, fixées à la Mecque, qu'il faut aller chercher les disciples du Christ. Une des plus importantes fut incontestablement celle formée par les Abyssins; elle l'est demeurée jusqu'à nos jours.

La cité quraisite releva, au moins temporairement, de la vice-royauté éthiopienne du Yémen. C'est la moins hasardée des conclusions à dégager de

<sup>(1)</sup> Hist., I, 298, 1 (éd. Houtsma). Recueil intéressant pour l'étude des théories 'alides, mais sans acribie pour les détails historiques.

<sup>(2)</sup> IBN HISAM, Sira, 144, surnommé BALADORI, Ansâb Qorais (ms. de Paris), 64. Le Djāmi al-Fawā'id (ms. Berlin, n° 1320), II, 144 b, énumère ses manâqib. Nous discuterons plus loin cette mystérieuse personnalité.

<sup>(3)</sup> V, 103; VII, 27, اذا فعلوا فاحشةُ قالوا وجدنا ناءنا, et *passim*, XXI, 54; XXXI, 20; XLIII, 21, 22, etc.

Osd, III, 260, bas. On le dit ici Azdi.

<sup>(5)</sup> Cf. Fátima, 3; A. TAMMAM, Hamása, E., I,

<sup>189 (</sup>É. = édition d'Égypte).

<sup>(5)</sup> Cf. Osd (= Osd al-ghâba), III, 4. Dans Osd, V, 132, les Yoûsof, les Yoûnos sont des Ṣaḥâbìs douteux. Même remarque pour les Ibrahim: cf. Osd, I, 40, etc., ils sont Médinois, maulis ou douteux, pour ne pas ajouter apocryphes. Le Médinois Aboû Solaimân, avant l'hégire, devait être juif ou chrétien; Agh. (= Kitib al-Aghâni), IV, 42 d. l. Dans Osd, II, 350, etc., les Ṣaḥâbìs du nom de Solaimân sont apocryphes ou leur nom a été changé; même remarque pour les Isma'îl (Osd, 1, 79-80), pour les Yaḥyà, etc.

l'épisode de l'Éléphant, popularisé par le Qoran. Nous ignorons la durée exacte de cette occupation abyssine dans le Tihâma. Mais son influence a dû s'exercer au profit du christianisme. C'était l'intérêt des nouveaux occupants, et la Sira elle-même ne l'a pas compris différemment. Elle suppose tous les compagnons d'Abraha animés d'un ardent prosélytisme chrétien. Cette passion les aurait poussés, assure-t-elle, à tenter la destruction de la Ka'ba. Mais, même après le départ des conquérants africains, on trouve en grand nombre des Abyssins établis à la Mecque : esclaves, ouvriers et commerçants (1), sans parler des condottieri Aḥābîš.

La Sira s'en est souvenue à propos pour enrichir d'une anecdote la légendaire histoire du petit Mahomet. On n'arrivera jamais à dénombrer les trésors d'imagination dépensés par les auteurs de cette compilation, quand ils cherchent à voiler l'oubli, l'indifférence où les contemporains laissèrent végéter l'obscur orphelin hàsimite (2). Le hadith trahit parfois naïvement cet état d'esprit. «Un jour le calife 'Omar fit appel aux souvenirs des visiteurs encombrant son antichambre et leur posa cette question : qui d'entre vous peut attester un détail se rapportant à la vie du Prophète antérieurement à sa . (3) هل فيكم احد وقع اليه خبر من امر رسول الله صلَّعُم في الجاهليَّة قبل ظهورة , ؟ vocation بالله علم الله عل Seul un Arabe âgé de 160 ans (sic) se trouva en mesure de répondre (4). C'est une des raisons de l'intérêt témoigné par la tradition musulmane à la littérature apocryphe des Mo'ammaroun ou Centenaires (5). La vaillante mémoire de ces vieillards décrépits doit combler l'énorme lacune chronologique séparant la «période de l'Eléphant» de la génération des tàbiis, ou successeurs des Compagnons, quand un demi-siècle après la mort du Maître s'éveilla le désir d'écrire son histoire. On s'est alors fort opportunément rappelé les compatriotes d'Abraha (6).

<sup>(1)</sup> Négresses à la Mecque (Osd, V, 475, 488); une d'elles est la ماشطة «coiffeuse» de Ḥadidja (Osd, V, 584; comp. IV, 320).

<sup>(2)</sup> Les Banoû Hâšim demeurés eux-mêmes sans influence avant l'hégire.

<sup>(3)</sup> Osd, III, 52, bas.

<sup>(4)</sup> Osd, III, 53. A propos de l'âge des mohaddith, le chiffre de 160 ans est fréquent (voir Dahabi, Mizân, I, 80, 3; II, 107, bas; 254, etc.;

<sup>&</sup>quot;180 ans"; ibid., I, 206, 2; 230).

<sup>(5)</sup> Cf. notre Chronologie de la Sira, 214. Attitude sceptique de Danabi, Mizán, I, 248, 424; III, 125, etc., à l'égard de ces «centenaires». Sa réflexion, III, 213, 1: انظر الى هذا الحيوان wois cet animal (justement) suspect; il assirme, l'an 200 H., avoir vu 'Âiša¬!

<sup>(6)</sup> Il est mentionné par QAIS IBN AL-HATÎM, Divan, XIV, 15, avec l'épithète de Yéménite.

Ainsi donc, au moment précis où «la nourrice bédouine du petit Mahomet le ramenait du désert à la Mecque, elle se vit accostée par des chrétiens abyssins. Ceux-ci, ayant remarqué l'enfant, l'examinèrent avec la plus vive attention, puis s'adressant à la Bédouine : «Nous allons, dirent-ils, l'emmener avec «nous pour le conduire à notre roi. Un brillant avenir attend ce petit!» La nourrice éprouva toutes les peines du monde pour échapper aux mains» (1) de ces étrangers suspects.

Ce n'est pas la seule occasion où nous rencontrons des groupes d'Abyssins de passage à la Mecque. Ainsi une députation d'une vingtaine de chrétiens éthiopiens auraient éprouvé le besoin de venir présenter leurs hommages à Mahomet (2). N'était-il pas «l'apôtre des noirs et des rouges» (3), en d'autres termes, de toute l'humanité? Rien n'empêche d'admettre qu'une caravane de marchands aksoumites aient senti la curiosité, à leur passage par la cité qorai-site, de visiter le réformateur arabe, affichant pour lors une vive sympathie pour l'Évangile et les Scripturaires. Ainsi agiront à leur tour les chrétiens de Nadjrân et leurs coreligionnaires de Hìra (4), si nous pouvons en croire la Tradition.

Dans l'Arabie occidentale, la Mecque était devenue un des plus importants marchés d'esclaves. C'était un commerce trop lucratif pour n'avoir pas allumé les convoitises des financiers quaisites, des Mahzoûmites surtout (5). Les trafiquants de Qorais fréquentaient assidûment les rives africaines de l'Érythrée, pour y renouveler incessamment leur stock d'ébène vivante, les des les parmi les Abyssins que la Mecque recrutait en majorité ses troupes mercenaires, les fameux Ahâbîs (6). Cette dénomination (7) suffirait pour dénoncer leur nationalité (8). Comment l'orientalisme ne s'en est-il pas douté plus tôt? Parmi le personnel des grandes familles mecquoises, on comptait de nombreux

<sup>(1)</sup> IBN HIŠÂM, Sira, 107.

<sup>(2)</sup> IBN HIŠÂM, Sira, 259, 2.

<sup>(3)</sup> Voir les hadith, passim; nos Études sur le règne du calife omaiyade Mo'âwia I', 427, n. 1 (= Mo'awia).

<sup>(1)</sup> Voir plus bas.

<sup>(5)</sup> Cf. nos Aḥâbîš, passim; notre article Les grosses fortunes à la Mecque au siècle de l'hégire,

dans L'Égypte contemporaine, VIII, 25.

<sup>(6)</sup> Cf. les Ahâbîs et l'organisation militaire à la Mecque.

<sup>(7)</sup> Comp. IBN BAŢŢOÙTA, I, 278: la garde de la mosquée de Médine est confiée à des فتيان (IBN DJOBAIR, Travels 2, 194).

<sup>(8)</sup> Wellhausen (Reste, 86) y reconnaît les alliés politiques de Qorais!

esclaves noirs (1), en qualité de serviteurs ou d'hommes de peine assujettis à la duriba, taxe quotidienne (2). Les Sahîh et les recueils canoniques n'ont pas manqué d'en introduire plusieurs dans la domesticité du Prophète. Citons Saqrân, maulà de Mahomet (3). On pourra reprocher aux auteurs de ces recueils de n'avoir pas toujours gardé la discrétion souhaitable. Il paraît difficile d'admettre que parmi les familiers attachés au service d'Aboù'l Qâsim se soit rencontré le propre frère du négus (4). Les crédules lecteurs des « ménologes » musulmans n'éprouvent aucune difficulté à y souscrire, ces compilations leur ayant déjà fait accepter la conversion à l'islam du négus lui-même (5). N'affectent-ils pas de réunir autour du Prophète les plus fiers d'entre les sayyd arabes, les Moghìra ibn Šo'ba (6), les Aboù Moûsà al-As'arì, le futur calife Mo'àwia (7), tous empressés à lui rendre les services les moins reluisants? Ils devaient en outre renseigner la postérité sur les détails de l'existence intime du Maître, devenu le «beau modèle» des siens.

Quoi qu'on puisse en penser, cette foule d'Abyssins fixés à la Mecque (5) paraissent avoir montré un plus réel attachement à leurs croyances chrétiennes que le fameux nègre Bilâl, le muezzin-huissier de Mahomet et son frère désigné par les érudits musulmans par la konia d'Aboù Rowaiḥa, si caractéristique chez un nègre (9). Ces sujets du négus ont vraisemblablement enrichi le vocabulaire qoraisite des termes abyssins qu'on y peut relever (10). Il n'y a pas lieu de s'étonner si, après avoir longtemps fréquenté ces groupes africains, Mahomet et ses compagnons — nommons l'inévitable Aboù Horaira — aient retenu nombre de leurs expressions les plus usuelles (11). On peut en retrouver

<sup>(1)</sup> IBN HIŠÂM, Sîra, 267, esclave abyssine d'Omm Hâni; Osd, V, 554; Nubienne chez Fâtima (Osd, V, 530).

<sup>(2)</sup> Cf. nos Ahâbiš.

<sup>(3)</sup> Osd, III, 2-3. Une de ces négresses boit l'urine du Prophète, Osd, V, 408; sa gouvernante; Osd, V, 427, 567. Aboû Laqit, abyssin ou nubien, son maulà; Osd, V, 286.

<sup>(4)</sup> Cf. Osd, II, 144.

<sup>(3)</sup> Mahomet préside pour lui un service funèbre (Osd, V, 373). Fils du négus, esclave de 'Alì, renonce à la succession royale (Sамиосъї, Wafa', II, 349, haut). Pour l'islam du négus,

cf. Вонакі, Şaḥiḥ, С., II, 71, 88, 89, 90, 91; Іву аl-Атнік, Nihdia, IV, 161, 5.

<sup>(6)</sup> Cf. notre Ziâd ibn Abihi, p. 3; Nasà'i, Sonan, É., I, 29, 30.

<sup>(7)</sup> ḤANBAL, Mosnad, IV, 101; Agh., XVI, 34, 2; Osd, V, 8; Тівміді, Şaḥiḥ (Dehli), II, 212.

<sup>(8)</sup> Cf. Azraqi, Wüst., 97.

<sup>(9)</sup> Cf. Ahîbîš, 434.

<sup>(10)</sup> Nöldeke, Neue Beitr. zur semit. Sprachwiss., 31-66.

<sup>(11)</sup> Mosliw. Sahih<sup>2</sup>, II. 189, 12 d. l.; Osd, V, 579.

dans le texte de la prétendue prière prononcée par le Prophète à l'occasion de la mort du négus (1). Ainsi l'affirment du moins les rédacteurs de nos Saḥth loquaces. Nous n'aurons garde d'urger la signification de ces témoignages sujets à caution. Avec le mème Aboù Horaira, un Dausite pourtant, Mahomet s'entretient en perse (2). Sur son ordre, Zaid ibn Thâbit apprendra le syriaque à Médine (3). Il n'est pas interdit de reconnaître en ces anecdotes la louche activité des So'oùbyya (1), tous désireux de tirer le Prophète de leur côté et de leurs idiomes nationaux, qu'ils sentaient menacés par la suprématie de l'arabe au sein de l'islam (5). Les So'oùbyya, originaires ou protagonistes de l'Afrique nègre, ont voulu montrer que les hommes de couleur ne se montrèrent pas les derniers à deviner, à reconnaître la mission mondiale de Mahomet.

La Siru ne tarit pas sur les multiples relations commerciales des Qorais avec l'Abyssinie. ~Nous ne nous sommes établis à la Mecque, proclame Ṣafwân ibn Omayya, que dans le but de trafiquer avec l'Abyssinie et avec la Syrie (6). ~Dans sa partialité chauvine, ce recueil oublie malheureusement d'appuyer sur l'activité économique déployée par les Éthiopiens en Arabie. Ces Africains trafiquaient alors avec les ports de l'Inde, et d'aussi audacieux navigateurs auraient négligé les marchés du Ḥidjâz, dont les séparait un simple bras de mer! A qui le fera-t-on croire? La marchandise suit le pavillon. Or la navigation entre la côte d'Afrique et l'Arabie occidentale (7) était tombée sous leur dépendance (8). Nous le savons par les annales de la Mecque. Jamais pour les communications avec le royaume d'Aksoum, ces chroniques ne mentionnent un vaisseau arabe (9). Les boutres abyssins venaient décharger sur la plage

- (1) BoHARI, Sahih, É., IV, 254.
- (2) TAB., Tafsir, I, 199, 10.
- (3) HANBAL, Mosnad, V, 182.
- (4) Autres exemples dans Sovoi ; î, Maudoû'ât, I, 6: a Allah se fâche, révèle les lois sévères en arabe; sinon, use du persan. Hadith en sens contraire: ibid., II, 151. Les Šo'oùbyya revendiquaient l'égalité de tous les musulmans, sans distinction d'origine.
- (5) L'arabe serait la langue du Paradis (cf. Данаві. *Mizin*, I, 188). Par contre, les anges протесить du trône d'Allah parlent persan ; Данаві, *Mizin*, I, 188; II, 227. Comp. *ibid.*, III,
- 220, une autre de leurs prétentions: «les Compagnons du Prophète étaient des Bédouins grossiers; nous les Persans, nous avons dégrossi la religion», بينًا نعن ابناء فارس فلتصنا هذا الدين
  - (6) Whold, Kr., 196.
  - (7) Comp. Modwia, 48, 52-53, 270, 279.
- (8, I.S., Tabaq., I', 139, 12; à la page 93. 14 etc., on mentionne un capitaine de vaisseau roumi?.
- (9) Excepté peut-être (?) dans Osd, III. 345, bas. Dans le 'ahd de Aila sont mentionnés: Syriens, Yéménites et «gens de la mer» (= Abyssins, etc.); IBN HISAM, 902, bas.

de Šo'aiba voisine de la Mecque (1), le port de Djidda étant de création plus récente.

Longtemps après la mort du Prophète, la crainte d'un débarquement des marins éthiopiens arrètera tout développement en cette échelle maritime. Pour y encourager le séjour, on attribuera à Mahomet l'assurance que Djidda l'emporte sur «les principales portes du Paradis, à savoir Alexandrie, Ascalon (2)..., autant que la maison d'Allah (la Ka'ba) l'emporte sur les maisons ordinaires », فضل جدّة على هولاء كغضل بيت الله على سائر البيوت (3). Djidda, cet enfer de l'Érythrée, comparée aux portes du ciel! Ce rapprochement en dit long.

\* \*

La Mecque entretenait des relations actives avec Nadjrân et les autres centres chrétiens du Yémen (4). Ce mouvement explique la place considérable occupée par les Nadjrânites dans la Sira et dans l'exégèse du Qoran (5). Quand on a voulu nommer les «Scripturaires» ou Kitàbis, figurant dans la scène traditionnelle de la mobâhala (6), spontanément les commentateurs ont pensé aux Nadjrânites. Apparemment leur présence à la Mecque ne devait pas constituer un fait exceptionnel. On leur doit sans doute la diffusion parmi les Qoraisites des tissus fabriqués dans l'industrieuse cité yéménite (7) et servant à voiler la Ka'ba et les bétyles-fétiches (8). Après le fath ou reddition de la Mecque, les insoumis de Qorais se réfugient à Nadjrân (9). Ces dissidents en connaissaient donc le chemin et comptaient y rencontrer des sympathies.

En retour, on voit arriver dans la métropole du Tihâma les habitants de Nadjrân, نصاری مِن اهل نجران, venus pour discuter avec le Prophète. Ainsi assure

- (1) I. S., Tabaq., I<sup>1</sup>, 136, 12; IBN HIŚÁN, 223, bas. Plus souvent on naviguait directement entre le Yémen et l'Abyssinie (cf. Osd, V, 146, 1).
- (2) Exposés aux insultes des escadres byzantines. Privilèges d'Ascalon: Dahabî, Mîzán, III, 170. Comp. I, 285; III, 260, bas, et dans la revue Les Études, 5 mars 1918, notre article Au pays des Philistins, p. 546.
  - (3) Dahabî, Mizân, II, 154. Du vivant de Ma-

homet, les Abyssins attaquent la côte, voisine de la Mecque (I. S., *Tabaq.*, II<sup>1</sup>, 118, haut).

- (1) Cf. Yazîd, 329, etc.
- (5) Cf. Fatima, 70, 76, 97.
- (6) Qoran, III, 54; Yazid, 344.
- (7) Fațima, loc. cit.
- (8) Qais ibn al-Hațîm, Divan (éd. Kowalski), V, 14.
- (9) Osd, III, 159-160. Vers d'un évêque anonyme de Nadjrân; Diàniz, Haiawán, III, 27.

gravement la Sira (1), s'inspirant vraisemblablement des Asbàb an-nozoùl, commentaires anecdotiques du Qoran, où l'on prétend replacer dans un cadre pseudo-historique les moindres incises du وحى ou «révélation». Ces visiteurs étaient, pensons-nous, des représentants du commerce de l'active république chrétienne (2). Leur présence a pu coı̈ncider avec les importantes foires annuelles de 'Okâz, de Doù'l Madjâz. Un de ces chrétiens nadjrânites, 'Abda ibn Moshir (مُسْهِر), est signalé comme s'étant entretenu avec le Prophète. Son nom a été recueilli par les Encyclopédies, consacrées aux Compagnons, toujours en quête de nouveaux titulaires pour grossir (3) leurs compilations. Interrogé sur sa patrie, 'Abda répondit en désignant «la Ka'ba de Nadjrân» (4). C'était le nom de la principale église de cette ville, sanctuaire célèbre dans toute l'Arabie (5). Ces foires se tenaient pendant les deux mois précédant le grand pèlerinage. Elles étaient fréquentées par les nomades et les trafiquants des quatre coins de la vaste Péninsule. Les marchands chrétiens de Hìra, l'important marché de la vallée inférieure de l'Euphrate, ont dù paraître à 'Okaz, s'y trouver mêlés à la caravane officielle expédiée annuellement par le suzerain de leurs phylarques lahmides, le roi de Perse. La dernière en date des foires du Tihâma, celle de Doû'l Madjâz, précédait immédiatement l'ouverture du pèlerinage; Minà appartenait au haram, territoire sacré de la Mecque. Parmi les pèlerins et les marchands, bien peu sans doute prenaient le chemin du retour, sans avoir visité les échoppes et les banques de la métropole goraisite. Elle fut peut-être du nombre, la mission envoyée par l'évêque de Hira pour s'informer (1) sur place de la doctrine de Mahomet (7). Nous sommes donc autorisé à

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iby Hišám, Síra, 259.

<sup>(2)</sup> Osd, IV, 256. L'évêque de Nadjrân visite Mahomet à la Mecque (Osd, ibid.).

<sup>(3</sup> Au moyen de quels artifices, voir Aḥābis, 434, n. 2. Ajoutez dans Osd, IV, Ṣaḥābis dédoublés, 51, 105, 109, 115, 129, 142, 145, 152, 200, 205, 218, 226, 229, 235, 247, 267 etc.; triplés, 85, 181, 193; quadruplés, 170-171. Autres exemples de triplicata parmi les Compagnons: Osd, V, 219, 294-295; 430, 553, 553, 577, 578.

<sup>(\*)</sup> Osd, III, 337, 10 d. l. On cité également

la «Kaba de Taif...» (Goldziher, Zähiriten, 132, n. 2). Que vaut cette terminologie?

<sup>(5)</sup> Cf. Yazid, 340. Doù'l Halaşa, également appelé "la Kaba du Yémen" (Bouñai, Ṣaḥiḥ, C., VII. 152). On soupçonne un cliché.

<sup>(6)</sup> C'est la version de la Tradition. Plus bas pourtant nous verrons 'Addàs, fixé à la Mecque, ignorer la mission de Mahomet. Que penser des gens de Ilira?

<sup>(7)</sup> Osd, IV, 244, 8 d. l. Gette légende le dit marié.

supposer pour sa ville natale un va-et-vient incessant de chrétiens venus du dehors.

\* \*

Au nombre des esclaves réunis à la Mecque, les Éthiopiens ne se trouvaient pas seuls représentés (1). Les ennemis de Mahomet l'accusaient (2) de s'inspirer, pour la compilation de ses sourates, auprès d'étrangers parlant un idiome exotique, الساطير الاوّلين "Soir et matin ils lui détaillaient les légendes ". لسان اعجميّ dont les rédactions incohérentes ont été accueillies par le Qoran. Parmi ces étrangers, les Asbáb an-nozoûl nomment des esclaves de 'Ain at-tamr en Mésopotamie (3). Un autre de ces esclaves, également étrangers à l'Arabie, a'djamî, et fréquentés par le Prophète, appartenait, assure-t-on, à la famille, ou domesticité des Mahzoùm (4). Cette précision ne témoigne pas d'un effort d'esprit considérable chez les moḥaddith «traditionnistes». Pour l'imaginer, il leur a suffi de se rappeler combien ce clan qoraisite s'adonnait à l'esclavagisme.

Par la chronique de la vie intime du Prophète, nous connaissons l'existence d'esclaves égyptiens des deux sexes dans les centres urbains du Ḥidjâz. Plusieurs auraient accompagné en Arabie la belle Mâryya, concubine d'Aboû'l Qàsim (5). Un esclave copte, d'abord propriété de 'Abbàs, fut cédé par ce banquier à son neveu Mahomet (6). Une autre esclave, grecque d'origine, habita le harem du même 'Abbâs (7). Une affranchie, maulât, nommée Mâryya—donc juive ou chrétienne (8)—se souvenait d'avoir connu le légendaire ḥanîf

<sup>(1)</sup> Quoique formant la grande majorité de la population servile.

<sup>(2)</sup> Par exemple Qoran, xvi, 105: xxv, 5.6. Caetani (Annali, I, 235) entrevoit l'influence exercée par Zaid ibn Ḥāritha, esclave kalbite (donc christianisé), devenu fils adoptif de Mahomet. Elle expliquerait sa fortune prodigieuse dans la Sîra; cf. Fâțima, 27, 40, etc.

<sup>(3)</sup> Wăhidî, Asbab an-nozoûl, 212, 5.

<sup>(1)</sup> Osd, III, 131, 10. Ancienne esclave grecque, affranchie des Mahzoum; Osd, V, 462; autre Grecque de condition servile; Osd, V, 194,

<sup>7</sup> d. l.

<sup>(5)</sup> Osd, IV, 268; autres esclaves coptes à Médine (Osd, V, 128; IV, 342, bas). Tadros (donc un Copte), maulà mecquois de Ḥizām ibn Ḥakim (Данаві, III, 134, bas).

<sup>(6)</sup> Osd, I, 77.

<sup>(7)</sup> Osd, 1, 212; IV, 232.

<sup>(5)</sup> Les Arabes préislamites païens n'ayant pas connu l'usage des noms bibliques, le Médinois Aboû Hanna devait être d'origine juive (I. S., *Tabaq.*, III<sup>3</sup>, 45-46): Sâra, nom de femme à Médine (*ibid.*, 54, 21).

Zaid ibn 'Amrou (1). Parmi les affranchis de l'influent Qoraisite Ṣafwan ibn Omayya, on distinguait un certain Nastas ou Anastase; évidemment un chrétien, le nom l'indique suffisamment (2). Chrétiens encore Minà ou Menas, — c'est-à-dire n'appartenant à aucune tribu arabe — qui rencontra Mahomet auprès du Ḥidjr, et Yoḥannas ou Jean, l'esclave de Ṣohaib (3), ce dernier lui-mème d'origine syrienne. Ajoutons un certain «Nastoùr (Nestor) ar-roùmi, le Byzantin ». Son fils Dja'far prétendait avoir, au cours d'un voyage en compagnie du Prophète, ramassé son fouet. En retour de ce service, celuici pria Allah de prolonger l'existence du charitable disciple. «A la suite de ce vœu, affirme Dja'far, j'ai survécu 320 ans au Prophète. «Ce Dja'far, reprend à son tour Dahabî, l'honnête auteur du Mîzân al-i'tidâl (I, 194) «ne mérite pas qu'on s'arrête à réfuter ses mensonges», هو الشَعُلُ بِكَذِية بِكُونِهُ بِكُونِهُ السَّعُلُ بِكُونِهُ بِكُونِهُ الْعَلَامِينَ الْمُولُونِةُ الْعَلَامِينَ الْمُولُونِةُ الْعَلَامِينَ الْمُولُونِةُ الْعَلَامِينَ الْمُولُونِةُ الْعَلَامِينَ الْمُولُونِةُ الْعَلَامِينَ الْمُؤْلِمِينَ الْمُولُونِةُ الْمُؤْلِمِينَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمِينَ الْمُؤْلِمِينَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤُلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤْلِمُؤُلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤُلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤُلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤْلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُونَ الْمُؤْلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلُمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلُمُؤُلِمُؤُلُمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلُمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُلِمُؤُ

Nous rencontrons de même, fixé à la Mecque, Forât ibn Ḥayyân, un des plus habiles conducteurs de caravane à cette époque (5), le type du dalil « guide » capable de diriger, « les yeux fermés », à travers les solitudes les plus inhospitalières. Forât appartenait à la tribu bakrite des Banoù 'Idjl, demeurés chrétiens longtemps après l'hégire (6). Il s'était rallié en qualité de halif au clan qoraisite de Sahm. Un des plus intimes amis de Mahomet, vraisemblablement un de ses premiers bailleurs de fonds, fut Sohaib ibn Sinân, surnommé le Roûmi, le Byzantin, parce que originaire des provinces syro-mésopotamiennes de l'empire grec (7). D'abord associé du riche financier Ibn Djod'ân, Sohaib réussit à se créer à la Mecque une situation fort enviable de fortune.

<sup>(1.</sup> S., Tabaq., 1, 43, 5).

<sup>(2)</sup> Agh., IV, 42; IBN Hišán, Sîra, 640; Osd, II, 230; Waqidi, Kr., 353, 1.

<sup>(1)</sup> Osd, III, 32; IV, 427; Samnotoi, Wafi<sup>2</sup>, I, 280; Dahabì, III, 225. Femme perse fixée à la Mecque (Osd, V, 402, 10). Le mari de Somayya, mère du Ṣaḥābì ʿAmmār, était un esclave grec (Osd, V, 481). Prédiction de Mahomet relative à la future multiplication des esclaves grecques et perses (Svunotoi, Wafa<sup>2</sup>, 1, 87, 5).

<sup>(4)</sup> Dans le volume III, 230, Dahabi nie simplement son existence, conclusion plus logique.

A la ligne 6, lire سرط "fouet", au lieu de صرت «voix». A la page 201 il le qualifie de طير غريب شهم بالكذب «oiseau fantastique soupçonné de mensonge». Nous avons cité plus haut une locution synonyme, trahissant le scepticisme judicieux de ce critique musulman.

<sup>(3)</sup> I. S., Ṭabaq., II¹, 7, l. 27, كان متيا عمّة (كان متيا); d'après Abot Daoth, Sonan, I, 262, aurait été halif des Anṣârs(??); blessé à Badr (Ṭabaq., II, 7-8).

<sup>(6)</sup> Cf. notre Mo'awia, 436.

<sup>(3)</sup> Osd, III, 30-31. «Il était extrêmement rouge, ce qui lui valut l'épithète de Roûmi» (Balàgoni, Ansâh, 110, b).

Lorsqu'au lendemain de l'hégire il songea à rejoindre Mahomet réfugié à Médine, les Qorais voulurent l'intimider : « Tu n'étais, lui dirent-ils, qu'un gueux à ton arrivée dans notre ville et te voilà à la tête de capitaux considérables amassés parmi nous? (1).

Au début de sa mission, le Prophète, chargé de gérer la maison commerciale de sa femme Hadidja, aimait à fréquenter les foires (2) du Hidjâz dans l'espoir d'y recruter des adhérents. Cette démarche a pu lui avoir été suggérée par l'exemple des missionnaires et des moines chrétiens, visitant dans la même intention les grandes réunions des nomades. Ainsi le mythique Qoss ibn Sasida aurait prêché à 'Okâz (3). Mahomet croyait même se rappeler y avoir jadis entendu un sermon du célèbre prédicateur. En son enfance, le même Mahomet avait été guéri par un moine oculiste يعالج الاعين d'un mal d'yeux (١). Ce religieux s'appelait Sami' et aurait traité son petit patient en lui appliquant de la poussière du mont Sinaï (5). La présence des médecins et des charlatans (6) ne peut être mise en question pour Okâz et pour les autres foires arabes. Ces anecdotes prétendent traduire en traits pittoresques et vivants plusieurs tendances distinctes : la licéité du recours à un spécialiste infidèle — ces hadith sont contemporains de l'époque où les grands médecins étaient tous juifs ou chrétiens — subsidiairement illustrer les sympathies monacales d'Aboù'l Qàsim attestées par le Qoran (7). Ainsi les Sahih feront, sur l'ordre de Mahomet, confier le traitement de Sa'd ibn Abi Waqqàş, du collège des *Mobaššara* ou Prédestinés, au thagasite insidèle Harith ibn Kalada, «le médecin par excellence de l'Arabier. Plus intéressant, sinon mieux assuré, est le séjour d'un stylite signalé à la Mecque vers cette époque (8). On aimerait à apprendre si

<sup>(1)</sup> IBN HIŠAM, Sîra, 321, bas.

<sup>(3)</sup> Ses adversaires en font la remarque; Qo-ran, xxv, 8, 22; cf. Dahabi, Mizân, II, 105; notre Fátima, 95.

<sup>(3)</sup> Agh., XIV, 41-42; So'arâ' (Cheikho). 211-218; Sovotṛt, Al-Aḥâdith al-mauḍowa, 95-100.

<sup>(4)</sup> IBN DIAUZÎ, Wafa' (ms. de Leyde), p. 31b; autre prêtre oculiste; Agh., XI, 43, 3.

<sup>(5)</sup> Madimoû'a (ms. de Berlin, n° 9623).

<sup>(6)</sup> Médecin ambulant propose à Mahomet

de guérir 'Âiša ensorcelée (IBN ḤANBAL, VI. 40).

<sup>(7)</sup> Voir III, 109; v, 85; LVII, 19, etc. Les médecins sont juis ou chrétiens (Gaetani, Annali, année 11, par. 27, n. 1; cf. Modwia, 9; Diàniz, Avares, 109). Religieux chrétiens soignent la rage (Марыя), Géogr., 146, 16).

<sup>(8)</sup> Mofappal, Al-Fâḥir (éd. Storey), 235, 236; la légende paraît conserver le souvenir d'un représentant du stylitisme, très admiré des Bédouins.

son éloquence (1) reproduisit la fougue oratoire du grand patron de la corporation des stylites, saint Siméon l'Ancien. évangélisant dans l'Antiochène les Sarrasins accourus au pied de sa colonne. Les couvents, les ermitages chrétiens ne faisaient pas défaut dans l'Arabie occidentale, principalement au nord du Hidjâz, le long de la route commerciale menant en Syrie (2), aux approches du limes, dans la région des oasis et palmeraies du Wàdi'l Qorâ et à Madian (3), sans doute aussi à Taboùk. Dans cette dernière oasis séjourna jusqu'après la bataille de Moùta un poste d'auxiliaires ghassànides au service de l'empire byzantin (4). Nous savons par ailleurs que le clergé des chrétientés arabes se recrutait exclusivement dans les rangs des moines (5). Seuls ces hommes, formés de par leur vocation à toutes les privations, étaient en mesure d'affronter les épreuves d'un aussi crucifiant ministère que l'évangélisation au désert.

\*

Les marchands de Syrie approvisionnaient de céréales, d'huile et de vin l'agglomération quraisite (6), fixée dans « une vallée offrant l'image de la plus désolante stérilité ». وَإِدْ لا زَرْع فيم (7). Même dans l'oasis médinoise, où l'on parvenait à récolter de l'orge (8), le froment était importé du Nord (9). La vente sur place se trouvait entièrement monopolisée par les Juils de Yathrib, infiniment plus entreprenants, mieux pourvus de capitaux que leurs concitoyens arabes, les Anṣârs indolents. Mais l'importation du blé à la Mecque, un marché autrement considérable que celui de Médine, était concentrée entre les mains

<sup>(1)</sup> Cf. spécimens cités, Al-Fàllir, loc. cit., et composés d'après le sadj' qoranique.

<sup>(2)</sup> Cf. notre article L'ancienne frontière entre la Syrie et le Hidjâz, dans Bulletin de l'Institut français d'archéologie orientale, XIV, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Cf. Berceau, I. 189-190; TAB., Tafsir, VII, 4, 1.

Ancienne frontière, 86; Osd, V, 176, 9.

<sup>&</sup>quot;) Cf. Yazîd, 340; Osd, III, 63, 3. Moinecuré, un Arabe de Tayy; Nasà'î, Sonan, I, 114; moines dans l'île de Socotora; Haupînî, Dja-

zîra, 53, 5-6.

<sup>(6)</sup> Le Syrien Tamim ad-dârî vend de l'huile et des lampes; cf. Osd, V, 145. Azraçî W., 375, 7 d. l. Kîsân, Şaḥâbî ancien marchand de vin originaire de Damas; Osd, IV, 258.

Qoran, xiv. 40.

<sup>(8)</sup> Osd, II, 189.

<sup>(°)</sup> Du Balqà', du Ḥaurān. grandes régions frumentaires de l'Arabie occidentale. A Médine, au temps du Prophète, le pain de froment est une rareté (Dahabi, Mizān, III, 244).

des Anbât ou indigènes de Syrie. Ces chrétiens ont dù y posséder des entrepôts, des magasins, formant une sorte de bazar, peut-être une église ou chapelle. Il est question de l'arrivée à la Mecque d'un sammas, sans doute un étranger, puisque son exotique beauté produisit sensation parmi la population de la cité (1), dont la tradition s'accorde pourtant à vanter les charmes physiques (2). Dans les anciens hadith, le vocable s'ammàs désigne fréquemment le prètre chrétien (3). Ces textes, intentionnellement farcis de vocables archaïques, les distinguent nettement des moines proprement dits, les rohban ou –possesseurs d'ermitages » (١). 'Addâs, l'esclave chrétien de l'Omay امحاب الصوامع yade 'Otba ibn Rabî'a, celui-là même qui accueillit le Prophète en visite à Tâif, s'est vu étourdiment transformé par Sprenger (5) en «a monk of Niniveh 7 6. A ce Mésopotamien, vendu en Arabie, nous ignorons à la suite de quelles aventures, les recueils musulmans accordent l'eulogie de la tardia, après avoir inséré son nom dans les recueils réservés aux Ṣaḥâbîs (7). Il aurait entouré d'une enceinte en pierres, حرّط بججارة, tous les masdjid ou moșalla, où le Prophète était censé avoir accompli ses dévotions dans les montagnes du Sarât (8). Apparemment la sceptique population de Țàif s'était déchargée de ce soin pieux sur un esclave omayyade.

Les kàhin ou devins jouent un rôle prépondérant dans les Dalà'il an-no-bouwa ou «preuves de la mission» de Mahomet. A ce titre, le hadith leur voue une attention spéciale. Ce recueil cite donc «le kāhin chrétien Ma'moûn ibn Mo'awia, très versé dans son art et dans la connaissance des augures. Un aigle (9) venait à intervalles réguliers le visiter et, à la suite de ces entrevues,

<sup>(1)</sup> IBN Hišám, Sira, 489; comp. 349, 7 d. l.; Osd, III, 375, bas.

<sup>(2)</sup> Comp. notre Yazid, 58; Osd, IV, 148, bas.

<sup>(3)</sup> Comparer les recommandations du calife Aboû Bakr à Yazid: « tu rencontreras des hommes (وَهُ عَصُوا رُوْسَهُم فَهُمَ الشَّمَامِسَةُ قَدْ حَلَقُوا رُوْسَهُم فَهُمَ الشَّمَامِينَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ ع

<sup>(</sup>ABOÙ 'OBAID, اتحاب الصوامع فانه يعنى الرهبان (ABOÙ 'OBAID, loc. cit.). Pour la tonsure cléricale, voir également Ibn Al-Athîn, Nihàia, I, 271.

<sup>(5)</sup> Life of Mohammed (Allahabad, 1851), p. 99. Cf. Samhoùn, Wafa', II, 186, 5, où il est appelé عديس ('Odais?).

<sup>(6)</sup> Sur la foi de Sira ḥalabyya, I, 260, qui en fait un «vieux moine» quand Ḥadìdja le consulte pour la première fois. Pour devenir Ṣa-ḥâbì il a pourtant dù survivre au fatḥ de la Mecque.

<sup>(7)</sup> Cf. 'Oddami, Ahbar Taif (ms. Biblioth. Sultanienne du Caire), p. 19, a.

<sup>(8)</sup> Osd, III, 389-390.

<sup>(\*)</sup> Le *tâbi*', génie familier des kâhin, prend volontiers la forme d'oiseaux.

Ma'moûn se trouvait en mesure de prédire l'avenir. Un jour de Vendredi, le génie familier se présenta comme de coutume et le kàhin annonça l'avènement imminent du Prophète. Par malheur, le récit de cette aventure d'un caractère si manifestement légendaire (1), prêtée à un Ṣaḥâbî imaginaire de 160 ans (2), oublie de préciser si le devin chrétien habitait la Mecque ou un autre canton du Tihàma (3). Quelque opinion qu'on adopte sur la valeur de cette littérature apocryphe, où défilent les ministres du culte chrétien, rien n'autorise à supposer l'existence à la Mecque d'une hiérarchie ecclésiastique organisée (4).

Ainsi 'Abdalmottalib s'entretient au pied de la Ka'ba «avec un évêque استغف, à savoir un chef des chrétiens», ajoute candidement le narrateur. L'aïeul du Prophète amène son interlocuteur à lui détailler d'avance l'histoire merveilleuse de son petit-fils (5). Inutile de se demander quel était ce prélat ni à quelle église d'Arabie il se trouvait préposé. Ce serait témoigner d'une déférence imméritée pour l'imagination créatrice des rédacteurs de la Sira. Comme précédemment ses collègues de Nadjrân et de Ḥira, l'intervention de l'évêque anonyme doit attester le retentissement profond produit dans toute la Péninsule par l'avènement du Prophète national. Moins encore semble-t-il permis de tabler sur le titre fantaisiste de قس « prêtre », accordé à Waraqa ibn Nausal (6). Le sens de cette appellation ne doit pas être urgé, pas plus que celui de rahib « moine » (7), porté par le Médinois Aboù 'Âmir, père du martyr de Ohod, Ḥanzala ghasil al-mala'ika.

Les marchands étrangers, fixés à la Mecque, quand ils n'étaient pas affiliés, halif<sup>(8)</sup>, à un clan quaisite, s'y trouvaient assujettis au payement d'une capitation <sup>(9)</sup>. Cette fiscalité est confirmée par un passage du Kitâb al-Ḥarâdj de

- (1) Comp. le kâhin chrétien Satih (IBN HISÂN, 9, 28, 45, 47).
  - (2) Pour ce chiffre, voir précédemment.
  - (3) Osd, III, 53, haut.
- (5) FAYYOÙMÎ, Albâr, p. 5; a (ms. 'šir effendi, Stamboul).
  - (6) Voir précédemment (Balaporî, Ansâb, 64).
- (\*) Lesquels coopéraient aux dépenses générales du clan, à la dya ou rachat du talion, des captifs, etc.
  - (9) Droits de séjour, licence de commercer, etc.

Yaḥyâ ibn Àdam. On y voit le Prophète imposer la taxe annuelle d'un dinâr ou aureus byzantin à un chrétien, vraisemblablement un trafiquant non arabe, au aureus byzantin à un chrétien, vraisemblablement un trafiquant non arabe, in cui d'un aureus byzantin à un chrétien, vraisemblablement un trafiquant non arabe, in cui d'un aureus (a). Devenu maître de sa ville natale, Mahomet s'empressa d'en adopter les institutions financières. Par ailleurs le renseignement est destiné à légitimer le régime fiscal du califat à l'égard des tributaires (a), et cette considération pratique lui a valu d'ètre consigné dans les traités concernant la matière. Mais à l'encontre de la législation islamique postérieure, chez les anciens Qoraisites, la taxe frappait non le chrétien ou le juif, mais les commerçants du dehors, en leur qualité d'étrangers.

II

En dehors du commerce, ces étrangers (3) exerçaient les métiers, les professions les plus disparates : bouchers, forgerons, poseurs de ventouses. Nous savons par l'histoire d'Aboù Lou'lou'a, sous le califat de 'Omar, l'habileté professionnelle, les aptitudes variées de ces artisans, esclaves ou affranchis (4). C'est un menuisier copte ou grec qui aurait, plusieurs années avant la vocation de Mahomet, charpenté la terrasse de la Ka'ba (5), demeurée jusque-là sans toit, علية علية L'entreprenante famille des Mahzoùm employait des centaines d'esclaves abyssins dans la préparation industrielle des matières premières importées de leurs factoreries du Yémen. Aux périodes de crise politique, on s'empressait d'armer ces ilotes étrangers (6), et les Banoù Mahzoùm en firent la proposition à Mahomet, peu de jours avant la bataille de Honain. Aboû'l Qâsim refusa d'y accéder (7). Se défiait-il du loyalisme de ces noirs (8), dont il avait éprouvé la bouillante valeur à la journée de Ohod?

<sup>(1)</sup> Kitâb al-Ḥarâdj, 53. Cf. I. S. Ṭabaq., I<sup>1</sup>, 39.

<sup>(2)</sup> Le <u>harâdj</u> ou djizia dont le principe est tout différent.

<sup>(3)</sup> Toujours appelés علوج (Osd, IV, 75). Au temps du Prophète, Médine ne possédait qu'un seul nadjdjár (Sамнойъї, Wafa', I, 280).

<sup>(4)</sup> Osd, IV, 76, 11; 226, d. l. Armurier chrétien du Prophète (Osd, IV, 348). Esclave charpentier (ibid., V, 507); un nègre sculpteur

d'idoles (sic) à Médine (ibid., V. 591). Esclave savetier (Osd, V, 124).

<sup>(3)</sup> IBN Hišâm, Sira, 122: Osd, I, 163; Chroniken, W., III, 50; Sira ḥalabyya, I, 155: IBN AL-Атнік, Nihâia, I, 282; Samhoûdi, op. cit., I, 280. Le nom Baqoûm, Pacôme, indique plutôt la nationalité copte.

<sup>(6)</sup> Cf. nos Aḥābīš, 473 et passim.

<sup>(7)</sup> Agh., I, 32, 4, etc.

<sup>(8)</sup> Parce que chrétiens?

Antérieurement à l'hégire, le Prophète aimait à visiter les échoppes où travaillaient les ouvriers chrétiens. Il allait, prétendaient ses adversaires, chercher des inspirations dans ces humbles milieux (1). Le Réformateur se défendit assez faiblement contre ces rumeurs malveillantes. «Mon Qoran, répliqua-t-il, est composé en une langue très pure, tandis que mes prétendus informateurs balbutient péniblement notre idiome (2). 7 Aboù'l Qàsim voulait-il donner le change? Il est permis de se le demander. Les critiques des Qoraisites constataient un fait, visaient le fond de sa doctrine, à laquelle ils déniaient le mérite de l'originalité (3). Le polémiste leur répond en déplaçant la question sur le terrain linguistique. Plus tard, se sentant plus fort, il adoptera une attitude plus franche. Il défiera «les hommes et les djinn», tout l'univers enfin, de composer une seule sourate capable de soutenir la comparaison avec les siennes (1). Cette controverse offre pour notre sujet un intérêt incontestable. Elle témoigne de la présence à la Mecque d'un groupe d'étrangers (5) monothéistes, fréquentés par Mahomet. Ce dernier n'essaye pas même de nier cette assiduité, sans bonne grâce d'ailleurs. Nous ne songerions pas davantage à le chicaner sur les manipulations très personnelles auxquelles son esprit a soumis les renseignements historiques et doctrinaux obtenus par le canal de ces informateurs de fortune. Au remaniement de Mahomet nous devons le « miracle » -du Qoran, l'incontestable maîtrise philolo اعجاز "musulman, ~l'insupérabilité gique prouvée par l'auteur de ce recueil. Remercions-le de nous avoir incidemment renseignés sur l'origine ethnographique de ses amis monothéistes, tous étrangers au domaine géographique de l'arabe classique, le Hidjaz et le Nadid. La pureté de l'arabe, Mahomet ne pouvait l'exiger des chrétiens de Hira et de Nadjrân, pas davantage des Anbâț ou Arabes aramaïsés de Syrie, ni même des nomades superficiellement christianisés vaguant sur les confins du limes syro-mésopotamien — tels les Banoù Kalb (6). Ces derniers usaient

<sup>(1)</sup> Qoran, xvi, 105; xxv, 5.

<sup>(2)</sup> *Qoran*, xvi, 105.

<sup>(3)</sup> En lui reprochant de débiter de «vieilles histoires» (Qoran, vi, 25; viii, 31; xvi, 26; xxiii, 85; xxvi, 6; xxvii, 70; xlvi, 16; lxviii, 15; lxxxiii, 13).

<sup>( ).</sup> Cf. notre Mahomet fut-il sincère? p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Rareté des esclaves juifs au Hidjàz; nous

en traiterons ailleurs, dans un travail destiné à paraître prochainement dans les Recherches de sciences religieuses.

<sup>(6)</sup> Auxquels se rattachait son fils adoptif Zaid ibn Ḥāritha. Il a dù être plus âgé que Mahomet, puisqu'il épousa la gouvernante, حاضة, de ce dernier (cf. Mo'âwia, 413), la négresse Omm Aiman.

d'un dialecte mèlé, et chez eux, antérieurement à l'hégire, on ne rencontra jamais un poète de valeur, puisque Zohair ibn Djanâb appartient au domaine de la légende (1) créée pendant la période omayyade.

Outre leur habileté manuelle, les étrangers fixés à la Mecque s'étaient assuré le monopole des arts et des professions libérales supposant des connaissances techniques ou une formation scientifique, toujours rares parmi les Arabes, surtout à cette époque reculée. Des compilateurs — nous pouvons citer Ibn Rosteh (2) et Ibn Qotaiba (3) — nous ont conservé la liste des métiers exercés par les ašrâf, patriciens de Qorais. On y rencontre des Omayyades, des Malzoûmites faisant partie des syndicats de forgerons, de tailleurs, de bouchers, etc. Il nous paraît difficile de méconnaître dans cette érudition suspecte l'intervention des Šo'oûbyya, farouches partisans de l'égalité politique pour tous les musulmans, et leur désir d'humilier les prétentions aristocratiques des maîtres qoraisites. Dans l'ancienne satire on rencontre peu de qualificatifs aussi redoutés que celui de qain « forgeron » (4); Ibn Rosteh a négligé de s'en souvenir, en transcrivant sa liste. Cette distraction doit sembler encore plus surprenante chez Ibn Qotaiba, le fanatique auteur du Kitâb al-'Arab, apologie consacrée à établir la prééminence absolue de la race arabe, über alles!

Les médecins, les chirurgiens, les dentistes, sortaient donc des milieux chrétiens. Dans ce pays de razzias incessantes, parmi ce peuple à l'humeur vindicative, où l'individu devait accepter d'être enclume ou marteau, l'habileté de ces spécialistes ne pouvait passer pour une sinécure. On leur attribuait des opérations passablement délicates. Ainsi ils remplaçaient en or ou en argent (5) les nez coupés (6); ils aurifiaient les dents ou rajustaient au moyen de ligatures

<sup>(1)</sup> Cf. Berceau, I, 320. Ses poésies sont certainement apocryphes. Un autre Kalbite, Daḥia ibn Ḥalifa, passait pour l'ange Gabriel. Mais il n'apparaît qu'à Médine. Pour le dialecte des Kalbites, cf. Agh., XX, 121.

<sup>(2)</sup> Géogr. (éd. de Goeje), 215.

<sup>(1)</sup> Ma'arif, É., 193-194.

<sup>(1)</sup> Cf. notre Chantre des Omiades, 172; Agh., V, 159; VII, 184; Антал, Divan, 222: Diâniz. Haiawân, I, 153, haut.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> Intéressante discussion du renseignement

dans Ibn al-Athîr, Nihâia, III, 199; IV, 205-206. Tirmidî, Şaḥiḥ (éd. des Indes), II, 209: Baghawî, Maṣâbiḥ, II, 85; Osd, III, 51, 192. 400: Ibn Ḥanbal, Mosnad, IV, 342; V, 23.

<sup>(6)</sup> Nombreux sont les ﴿ anez écrasé » (Osd, III, 102, 107; comp. le poète ansârien Qais ibn al-Ḥaṭìm). Dans une querelle, des femmes se cassent les dents (Osd, V. 452). Aslat = nez coupé, autre nom commun (Ibx Doraid, Ištiqâq, 266, 1; Aboû Zaid, Nawâdir, éd. Beyrouth, 114); cf. nos Grosses fortunes à la Mecque, p. 23.

d'or les rateliers ébranlés de leurs clients. A la Mecque, ville commerçante et bancable, on écrivait beaucoup. Le Tafsir ou exégèse qoranique n'en a tenu aucun compte quand il prétend interpréter ommi par «illettré». Après la défaite de Badr, les prisonniers quaisites de cette journée se voient réduits par les Ansârs victorieux au métier de pédagogue. Or tous ces captifs, même les plus indigents, se trouvent en état d'enseigner l'écriture aux fils des paysans de Yathrib (1). Jamais pourtant les chroniques de cette époque ne nous ont transmis le nom d'un maître d'école qoraisite fonctionnant à la Mecque. L'enseignement de la lecture et de l'écriture y était assumé par des étrangers. Les concitoyens de Mahomet n'hésitaient pas à aller les chercher jusque dans la ville chrétienne de Hìra (2). Mentionnons enfin un cimetière réservé aux chrétiens à la Mecque (3), attestant l'existence en cette ville d'un noyau chrétien.

\* \*

Le personnel féminin était considérable dans les grandes familles quraisites. La politique, la nécessité de se concilier l'appui des chefs bédouins contribuaient à multiplier les alliances matrimoniales (1). Un halif « allié » venait-il à mourir, il était entré dans les mœurs d'épouser sa veuve. C'était une façon d'assurer à la femme du mort une retraite honorable, en lui garantissant un lendemain.

A la fin de la diatribe de Ḥafṣa contre sa rivale 'Àiša (5), Henri de Bornier fait dire à la fille de 'Omar (*Mahomet*, acte II, scène 4):

Et puis un peu chrétienne au fond, comme sa mère, Lisant dans l'Évangile une journée entière!

La mère de 'Âiša, Omm Roùmân, aurait donc été chrétienne. Cette supposition repose sans doute sur le nom Roûmân, où l'on a pensé découvrir une

<sup>(1)</sup> I. S., Tabaq., II<sup>1</sup>, 14, 1. 15, etc. Peut-ètre une satire ansârienne, le métier de pédagogue étant fort déconsidéré au 1<sup>er</sup> siècle H. (Moâwia, 359-361).

<sup>(2)</sup> Cf. Qotaiba, Ma'arif, É., 187.

<sup>3)</sup> Azragi, W., 501 (dans les Chroniken der

Stadt Mekka de Wüstenfeld = W.).

<sup>(4)</sup> A sa conversion, Safwan ibn Omayya avait six femmes (Osd, V, 501).

<sup>(5)</sup> En réalité, toujours d'accord entre elles (cf. Triumvirat, 121), pour intriguer contre leurs compagnes.

transcription de Romanos. Les Banoù Roûmân formaient un clan dans la tribu chrétienne des Țayy, et l'étymologie arabe indiquée par Ibn Doraid (1) paraît certainement fantaisiste. Par ailleurs, rien dans la notice de la femme d'Aboû Bakr (2) ne permet de soupçonner une origine chrétienne. Quoi qu'il faille en penser, au sein des clans aristocratiques de la Mecque les halif chrétiens ne formaient pas une exception.

Nous aurons l'occasion de nous en convaincre plus loin. Dans la première moitié du siècle consécutif à l'hégire, les califes 'Othmân, Mo'âwia et Yazîd n'auront qu'à se féliciter d'avoir choisi des épouses parmi les chrétiens de Kalb (3). Peut-ètre ces souverains se rappelèrent-ils l'exemple laissé par le chef de la famille, Aboû Sofiân. L'illustre Omayyade avait tenu à se donner au moins un beau-père chrétien (4). Il distingua également un mari chrétien (5) pour sa fille Omm Ḥabîba « une des plus jolies fiancées de l'Arabie », au jugement de son père (6). Le Prophète, avant de se décider en faveur de 'Othmân (7), l'homme de tous les dévouements, avait marié une sœur de Fâtima à 'Otba, fils d'Aboû Lahab. Cette dernière combinaison matrimoniale devint l'occasion de cuisantes humiliations pour l'amour-propre d'Aboù'l Qàsim. On croit en recueillir l'écho dans la sourate violente, éternisant le nom d'Aboû Lahab. Tout est demeuré mystérieux dans la rupture qui s'ensuivit, et les explications embarrassées de la Tradition<sup>(8)</sup> n'ont pas contribué à dissiper le mystère. Otba étant devenu chrétien s'empressa de renvoyer la fille de Mahomet. Ainsi l'affirme un texte resté isolé de l'Aghâni (9), et l'on est tenté d'y reconnaître une charge (10) contre la famille d'Aboù Lahab. A ma connaissance, aucun autre

<sup>(1)</sup> *Tstiqàq*, 228, 7. Hamdàni (*Djazîra*, 180) cite un Ibn Roûmânos, de la tribu de Kalb, en majorité chrétienne.

<sup>(2)</sup> Cf. Osd, V, 583. Chrétiennes arabes du Yémen, épouses de musulmans en Égypte (Osd, V, 107, 14), peu après la conquête.

<sup>(3)</sup> Cf. notre Califat de Yazîd I<sup>r</sup>, passim; Mo'dwia, 309-312.

<sup>(4)</sup> CHEIKHO, Christianisme, 120.

<sup>(3)</sup> I. S., Tabaq., VIII, 68; IBN Hišàn, Sira, 143-144; Qotaba, Ma'arif, É., 42. De ce mari on rapporte que غرق في الخمر ويقال بل غرق في الخمر ويقال بل غرق (Balàporì, Ansab (ms. Paris), 284 a). Le

fait de la mort en mer aurait-il donné naissance à l'étrange légende de l'émigration en Abyssinie? Sur son christianisme, cf. Sira halabyya, I, 359, 9. Le nègre Waḥšì de même «meurt noyé dans le vin» (IBN AL-ATHÎR, Nihiia, III, 159).

<sup>(6)</sup> Moslim, Saḥiḥ 1, II, 264.

<sup>(7)</sup> Il déclare: «si j'avais 40 filles, je les donnerais à Othmân » (Dahabî, Mizin, III, 237, 1).

<sup>(8)</sup> Cf. Osd, V, 456.

<sup>(9)</sup> Agh., XV, 2; cf. Fâțima, p. 3.

<sup>(10)</sup> L'auteur sacrifie incessamment à ses préjugés de Ši'ite; fait nié à la légère par Nöldeke;

témoignage ne vient confirmer chez le jeune Lahabide 'Otba la qualité de chrétien. Non seulement le mariage, mais le nombre et jusqu'à l'existence de plusieurs parmi les filles de Mahomet soulèvent de graves difficultés. Nous les avons discutées dans Fâțima et les filles de Mahomet (1); nous nous permettons de renvoyer le lecteur à cette monographie.

Par contre, le christianisme de 'Othmân ibn al-Howairith du clan asadite de Qorais n'a jamais été contesté. Seulement les chroniqueurs mecquois s'entendent pour placer sa conversion sur les terres de l'empire byzantin (2). C'est la manie de ces auteurs de reléguer à l'étranger les conversions des Qoraisites de marque, comme aussi d'y intéresser le basileus de Constantinople (3). Ainsi feront-ils pour les premiers maris de deux parmi les épouses du Prophète, Sauda et Omm Ḥabiba, devenus chrétiens, affirment-ils, pendant leur séjour en Abyssinie (4). L'Asadite 'Othmân a dù se décider à cette démarche bien avant son départ pour les provinces grecques. Précisément sa qualité de chrétien lui suggéra l'idée de recourir à César, protecteur-né du christianisme oriental, pour l'exécution de ses desseins ambitieux (5). A Médine, les marchands syriens se livraient publiquement à la propagande en faveur de leurs croyances (6). Rien ne prouve que les concitoyens d'Ibn Djod'an et d'Aboû Ohaiha se soient montrés plus intolérants à la Mecque que les Ansârs. Nous y voyons Mahomet fréquenter librement les milieux chrétiens. Personne n'y trouvait à redire. Quelques mauvaises langues profitaient de ces entrevues pour plaisanter le Réformateur, pour prétendre que dans ses conversations il recueillait les éléments de ses sourates (7). A l'occasion, ces détracteurs s'empressaient de prémunir les monothéistes contre les séductions de Mahomet; ils n'hésitaient pas à proclamer la supériorité du dogme évangélique sur les rèveries de leur

cf. DAHABI, Mizân, II, 223, bas, lequel signale cette anomalie chez un Omayyade.

<sup>(1)</sup> Voir p. 2-12.

<sup>(2)</sup> Ya'qoi'bi, Hist., I, 298, 1.

<sup>(1)</sup> Comp. un exemple grotesque cité dans Osd, IV, 143. Il a été inspiré par la légende d'Amroulgais.

<sup>(4)</sup> BALÂDORÎ, Ansâb, 123 a; 137 b; Ibn Hisâm, Sîra, 143-144; Osd, III, 131; V, 457, 573. Cf. Gaetam, Studi, III, 14-15; Ibn Al-Athir,

Nihâia, II, 248, haut.

<sup>(5)</sup> Dans notre monographie de la Mecque, nous étudierons en détail cette affaire, montrant la lutte d'influence des puissances en Arabie.

<sup>(6)</sup> Osd, V, 172; Wânioi, Asbâb, 58, 9 d.l. Nous y reviendrons dans notre monographie consacrée aux Juiss de la Mecque au siècle de l'hégire, dans les Recherches de sciences religieuses.

<sup>(7)</sup> Qoran, xvi. 105: xxv, 5; Baldoorf, Ansáb, 64 a.

jeune (1) compatriote. Nous les entendons interpeller 'Addâs : «Attention, ne te laisse pas débaucher par ce visionnaire; ta religion vaut cent fois la sienne », ويحك يا عدّاس لا يصرفنك عنى دينك فإن دينك خير من دينه (2). Jamais le syndicat des financiers quaisites, représentés par la Mala' ou le Dâr an-nadwa, ne prit ombrage de la présence des moines et de leurs prédications, pendant la tenue des foires voisines de leur cité.

A propos d'un autre Asadite, le célèbre Waraga ibn Nausal (3), nos annalistes n'éprouvent aucun embarras à adopter une attitude plus franche. Ainsi l'exigeait le rôle attribué par eux à ce cousin de Hadidja dans l'exposé légendaire de la vocation prophétique. Pourquoi l'ont-ils choisi de préférence à sa doublure traditionnelle, le *ḥanîf* Zaid ibn 'Amrou')? Je n'entreprendrai pas de l'expliquer (5). Waraqa a été chargé de garantir l'authenticité de cette haute mission (6), au nom du christianisme mondial, de représenter près du berceau de l'islam cette importante fraction de l'humanité, dépositaire d'« une portion de la science révélée», من العلم (٦), pour parler le langage du Qoran. Dans les Dalà'il an-nobouwa «les preuves de la prophétier, ce rôle grandiose ne pouvait décemment être assumé par un néophyte, par un chrétien vulgaire. En réalité, dans le concept de la Sira, ainsi que dans la pensée de Mahomet, si l'on peut considérer comme historiques le personnage et l'intervention de Waraqa, ce dernier représente l'universalité des Scripturaires. appartiennent au lexique des sou- من الكتاب ou من العم appartiennent rates médinoises. C'est après l'hégire, au contact plus intime des Juifs, que Mahomet connut la distinction radicale entre l'Ancien et le Nouveau Testament et les caractérisa comme formant respectivement « une portion de la Révélation, du Kitàb » ou Bible (8) que le Qoran allait compléter.

Précédemment, l'épouse « consciencieuse », la زير صحق, placée par Allah, en

نتی et فتی, comme ils le qualifiaient; cf. notre Chronologie de la Sira, passim.

<sup>(2)</sup> lbn Hišâm, Sira, 280: Osd, III, 390.

<sup>(3)</sup> Vers peu édifiants qu'on voudrait lui attribuer (Nöldeke, Beitrage, 81-83).

<sup>(4)</sup> Cf. notre Yazid, 290-291. La Tradition hésite régulièrement entre ces deux pour l'attribution des prétendues poésies hanifites (cf.

Samhoùdi, Wafa', II. 282, 1).

<sup>(5)</sup> On peut songer à la parenté avec <u>H</u>adidja de notre Waraga.

<sup>(6)</sup> Osd, III, 207.

أوتوا العلم ou encore أوتوا العلم, ou encore أوتوا العلم , ou encore أوتوا العلم ( Qoran , 111, 22: 17, 54, 118: 11, 137; xvi, 58; xxii, 53 ).

<sup>(8)</sup> Dont Kitâb est la traduction.

ces délicates circonstances, aux côtés d'Aboù'l Qâsim, Hadidja avait consulté pour la même fin l'esclave chrétien 'Addàs (1). Il faut supposer aux rédacteurs de la Sira ou à 'Addàs (2) une bien courte mémoire, puisque ce Mésopotamien s'imaginera, une décade plus tard, à Tàif, faire la première connaissance du Prophète. Cet esclave omayyade, depuis de longues années fixé à la Mecque, ne l'y avait donc jamais rencontré, cependant que d'après le récit de la Sûra toute la métropole goraisite ne s'entretenait que du Novateur! A Tâif, en l'entendant prononcer le nom biblique de Jonas, 'Addâs lui posera étourdiment la question : « Sais-tu seulement ce que représente Jonas? », وما يُدريك ما يونس (3). Preuve indirecte de la rareté des noms bibliques chez les Arabes préislamites, sans en excepter celui d'Isma'îl (4), leur ancêtre, dont Mahomet connut tardivement la légende, en conversant avec les monothéistes (5). Authentique ou non, l'intervention de 'Addàs, — un esclave après tout — a paru insuffisante et l'on a cherché de toutes façons à grandir l'importance de Waraga (6). Non seule-قسر ment les collections canoniques lui accordent complaisamment le titre de r prêtre n, mais elles le présentent comme un savant, s'étant, au bout d'études approfondies, approprié tous les secrets de la théologie et de la littérature religieuse chez les chrétiens et les Scripturaires, استحكم في النصرانيّة واتّبع الكتُب ري اهله الكتاب اهله الكتاب (٦). Il pouvait les consulter dans les versions originales; l'hébreu lui-même lui était devenu familier (s).

Théologie, exégèse, intimité avec les langues, les littératures bibliques : aucun moyen de contrôle ne lui a donc fait défaut. Aussi dans l'exposé du wahi, de la vocation prophétique de Mahomet, Waraqa est-il devenu un

sa légende est incohérente; voir sa généalogie incertaine dans Ond, V, 88, lequel cite plusieurs Waraqa ibn Nausal, tous peu connus, 88-89. On le dit aveugle au moment de la première révélation (Bohàri, C., I, 3), sans doute pour expliquer son manque d'empressement à suivre le Prophète. Cf. Caetani, Annali, I, 235, 238, 260.

<sup>(1)</sup> Balâdorî, Ansâb, 66 b; 67 a.

<sup>(2)</sup> Dont la personnalité historique demeure pénible à établir!

<sup>(3)</sup> Osd, Ill, 390, 11. En conférant le nom de Yaḥyà, le Prophète assure qu'il n'a pas encore été porté (en Arabie); Osd, V, 100, bas.

<sup>(4)</sup> Comp. Osd, IV, 311, 5. A Médine, centre juif, les Yaḥyà se rencontrent en nombre (*ibid.*, V, 99-101).

<sup>(5)</sup> Voir Snouck Hurgronje, Het mekkaansche Feest, passim.

<sup>6</sup> Ibn al-Athir (Nihaia, I, 266) admet que

<sup>(7)</sup> Вонані, Schih, С., І, 3; Івх Нічам, Sira, 143, bas; Валадові, Ansch, 64 a.

<sup>(8.</sup> Osd, V, 436. Comparez les divers Sahih.

facteur indispensable. On ne pouvait décemment supposer des connaissances aussi étendues à des Qoraisites ordinaires, même à des hanif de longue date, tel Zaid ibn 'Amrou, après les avoir tous déclarés omni «illettrés». Waraqa devait donc être chrétien et chrétien de marque. Rien ne permettait de le remplacer par un membre de la Diaspora judaïque, dont le Qoran ne cesse d'attester les dispositions jalouses et hostiles à la nouvelle doctrine.

Etant donné le nombre restreint de Qoraisites authentiques, صليبة, ou composant le groupe chrétien de la Mecque — ajoutons un marchand, affranchi hâsimite, d'origine chrétienne (1) - ses membres étaient généralement qualifiés d'étrangers, علوج. Beaucoup même parlaient péniblement l'arabe (2). Nulle part pourtant on ne les voit inquiétés. Au sein de leur clan et dans la république marchande, les rares Qorais, disciples de l'Evangile, continuent à occuper le rang que leur assignent leur naissance et leurs talents (3). 'Othmân ibn al-Ḥowairith et Waraqa ibn Nausal, en leur qualité de descendants de Qoşayy l'ancêtre des familles aristocratiques, ont dù conserver leur place au conseil de la Mala' ou sénat mecquois, et on les voit jouir parmi leurs concitoyens de la considération générale. Il est facile de s'en apercevoir à l'abus du nom de Waraqa dans la Sîra, très empressée à placer ce personnage en vedette aux débuts du وحى ou révélation qoranique. A 'Othmân, son titre de chrétien avait facilité l'appui de César. Fort de cette protection, cet ambitieux Mecquois faillit s'emparer de l'autorité suprême dans sa ville natale. Ce furent les instincts anarchiques de ses compatriotes et non la répugnance contre la religion professée par Ibn al-Howairith, qui amenèrent l'échec de son audacieuse tentative (1). Aboù Sofiân était sans contredit l'homme le plus qualifié de la Mecque. «Quand il émettait un avis, personne ne se fût avisé de le contredire », لا يسقط له راى في الجاهليّة (5). Cette haute situation ne l'empêcha pas pourtant, on l'a vu, de choisir des gendres et des beaux-pères

<sup>(1)</sup> Osd, III, 390-391; comp. 390, 2 d. l. Nous n'hésitons pas à y adjoindre — voir plus haut — les maris de Sauda et d'Omm Ḥabiba, plus tard mariées au Prophète.

<sup>(2)</sup> Comp. Qoran, xvi, 105.

<sup>(3)</sup> On se serait montré moins coulant pour le hanîf Zaid ibn 'Amrou, du clan modeste des Banoû 'Adî. Sur Zaid et son collègue Waraqa,

voir comment la Tradition s'en débarrasse au moment où ils deviennent gênants (Yazid, 290-291).

<sup>(4)</sup> Voir notre monographie de la Mecque, et Berceau, I, 317.

<sup>(5)</sup> Je ne retrouve plus l'original de cette citation, empruntée, je suppose, au recueil Osd al-Gh 'ba.

chrétiens, et Mahomet le suivit dans cette voie (1). Wellhausen (2) observe chez les hanîf du Hidjâz des sympathies plus marquées pour le christianisme que pour la religion juive. Je ne puis m'empêcher d'estimer cette considération oiseuse. Toute la documentation traditionnelle, relative aux hanîf, dérive en droiture du Qoran (3). Or dans ce recueil les chrétiens se trouvent notablement avantagés, quand on les compare aux Juiss trobjets de la colère divine n (4). Les Ṣaḥîḥ ne pouvaient moins saire que de souligner les préférences chrétiennes des hanîf. On s'épargnerait toute méprise à cet égard en reconnaissant l'origine qoranique de la Sira.

#### $\mathbf{H}$

Parmi les clans qoraisites, celui des Banoù Asad paraît avoir surtout manifesté des sympathies chrétiennes. C'est dans leur milieu que nous avons rencontré des chrétiens appartenant au patriciat de la Mecque. Plus d'un parmi les maulàs, affranchis des Asadites, a pu partager leurs croyances. مولى القوم ou منهم ou منهم ou منهم انفسهم ou منهم «le maulà d'un clan est considéré comme en faisant partie » (5), affirmait un dicton populaire. Cette relevance, cette communauté, s'étendaient fréquemment aux croyances religieuses. En outre, nous voyons les Asadites accorder le titre de halif «affilié » (6) à plusieurs membres de l'illustre tribu syro-chrétienne de Ghassân (7).

A la Mecque, les étrangers se trouvaient généralement relégués dans les quartiers excentriques, les faubourgs ou شعاب, dans les فلواهر, gorges abruptes

- (1) Voir plus haut.
- (2) Reste, 234. Ḥanna, nom (monothéiste?) porté par une sœur et une fille de Hàsim (Ya'qoùbî, Hist., I, 279. 6; 283, 3). Monothéistes à la Mecque; ibid., II, 6, 2 d.: 14, 8. Pour Aboù Ḥanna, voir plus haut.
- (3) Cf. notre Qoran et Tradition, passim: Gaetani, Annali, I, 182, etc.
- (4) Première sourate et *Qoran*, passim; v, 85; les chrétiens ne montrent pas aux musulmans l'hostilité des Juifs.

- (5) Cf. Osd, V, 425 et passim.
- (6) Cf. Azraol, W., 466, bas. Les Asad de Qorais paraissent avoir été plus ouverts aux influences religieuses que le reste de leurs concitoyens.
- (7) Osd, V, 15, mentionne un Sahàbì, Aboû Mariam, ghassànide, donc chrétien. mais sans spécifier s'il fréquenta le Prophète à la Mecque ou plus tard.
- (8) Habités également par les Qorais de second ordre, appelés pour ce motif قريش الظواهر.

ouvertes dans le flanc des montagnes, encerclant la cité. Ils y dressaient leur خمة, tente de branchages ou de toile (1) à côté des cavernes, des bouges, des ergastules, où gîtaient les nègres, les esclaves, pêle-mêle avec les marchands de vin, les femmes galantes (2) et les faméliques Bédouins du Tihâma et de la montueuse région des Azd, laquelle fournissait à la Mecque ses Auvergnats et ses hommes de peine. La Bațhá ou Abațih, le cœur de la cité, demeurait réservée aux vieilles familles. Or les logements de ces Ghassânides, halif asadites, se trouvaient dans le voisinage immédiat de la Ka'ba, le coin de terre le plus sacré de la Mecque (3), le مسجده للحرام. C'est dire l'influence, la considération dont ils jouissaient. Dans cette faveur, le prestige du phylarcat ghassànite entrait sans doute en ligne de compte. Les trafiquants mecquois comprenaient combien il importait de ménager les sujets, les protégés des puissants émirs, les Banoù Djafna. Si ces derniers n'avaient aucun droit au titre de « rois de la Syrie », ملوك الشام, comme les appelaient complaisamment les poètes bédouins, ils assumaient la garde, la surveillance du limes et pouvaient à leur gré interdire l'accès des marchés byzantins. Aucune de ces considérations n'échappait au flair politique, à ce hilm si justement vanté chez les dirigeants quraisites.

L'hétérodoxe, l'étranger professant une croyance différente, ne participant pas au culte de la région, où il avait momentanément élu domicile, ne passait donc pas pour un être impur, (4). Il faudra l'influence du Qoran (5), la sophistique de casuistes formés à l'école du Talmud, pour introduire cette conception intolérante parmi les Arabes, jusque-là réfractaires au fanatisme religieux. Aux halif des descendants de Qoṣayy on n'aurait pas même refusé, en certains cas, l'accès du Dàr an-nadwa (6). Grâce à cette concession, plus d'un affilié étranger de ces familles patriciennes — les Omayyades comptaient les

sacré.

<sup>(</sup>۱) خيمة تاجر : Osd, I, 381, d. l.; IBN HISAM, Sira, 771, 10.

<sup>(2)</sup> Comp. à Médine, ce texte : سقيغة طويلة (Samhotoî, *Wafà*', I, 113, 4). Pour la Mecque, cf. *Osd*, V, 389, bas.

<sup>(3)</sup> Aznaoî, W., 458, 460. L'espace s'y trouvait mesuré, les maisons écrasant de leur voisinage la Kaba et empiétant sur le *fand*' ou parvis

<sup>(1)</sup> La xénophobie, dans le sens impérialiste, date également du califat (cf. Yazid, 304).

<sup>(5)</sup> Qoran, IX, 28; cf. notre Mo'awia, 401, etc.

<sup>(6)</sup> Azraot, W., 465, 7. Halif étrangers devenus Qoraisites de plein droit: voir Diâniz, Opuscula, 6, bas. Nous y reviendrons dans la monographie de Tàif.

leurs (1) — a pu siéger à côté des « sénateurs » de la Mecque (2). Autant d'indices témoignant d'une incontestable largeur d'idées en matière de religion, parmi les compatriotes païens de Mahomet; libéralisme attesté par certains passages dans les plus anciennes sourates, celles de la période mecquoise.

Les Qoraisites s'empresseront d'accueillir les monothéistes exilés volontaires de Médine. A Aboû 'Amir ar-Râhib et à son groupe de chrétiens médinois, ils ouvriront les rangs de leur armée, à la bataille d'Ohod (3). Toutes ces marques de tolérance envers les disciples du Christ, qu'ils fussent indigènes ou étrangers, méritent d'être relevées. C'est que l'adoption de l'Évangile n'obligeait pas les chrétiens arabes à se singulariser, à s'isoler parmi leurs compatriotes, ainsi qu'il arrivait aux Juifs, imbus de préjugés talmudiques sur la pureté légale, infatués de leur supériorité sur les *ommis* ou gentils sarracènes qu'ils affectaient de considérer comme des barbares. Envers ces derniers ils ne se reconnaissaient pas d'obligations ", قالوا ليسَ علينا في الأُمّيّين سبيل, « à moins que le gentil ne possédat les moyens de les y contraindre n (5). Combien différente l'attitude adoptée par les chrétiens, n'imposant pas à leurs néophytes une législation aussi assujettissante, aussi antipathique à l'indépendance des Arabes que le Talmud. Eux-mêmes ne rompaient avec aucune coutume de la tribu ni avec les liens du clan. Leur dogme, teur discipline, n'impliquaient pas une organisation sociale différente de celle prévue par les règlements de Qosayy, une quasi-renonciation — comme chez les Juiss — à la nationalité arabe (6).

\* \*

Par ailleurs le libéralisme témoigné à leur égard rend plus difficile à comprendre l'opposition tenace des Qoraisites à leur concitoyen Mahomet. Ce dernier, parallèlement à sa réforme religieuse, aurait donc été soupçonné de poursuivre des visées subversives, de semer la division dans l'État, تغریق الجاعة; grief mis en avant par ses adversaires (7). Jamais imputation analogue n'a été

<sup>(1)</sup> Et parmi eux des Ghassânides (Azraol, W., 458, 460).

<sup>(3)</sup> Pourquoi le Prophète, descendant de Hâšim, n'y eut-il pas accès? Mystère!

<sup>(3)</sup> IBN HISÂM, Sira, 561-562.

<sup>(</sup>i) Qoran, 111, 69.

رالًا ما دُمْت عليمِ قائمًا : Qoran, III, 68 .

<sup>(6</sup> Comme les en accuse le Qoran. Voir nos Juifs à la Mecque.

<sup>(7)</sup> Cf. Mahomet fut-il sincère? p. 28, etc. Le

articulée contre les chrétiens de l'Arabie. Leur latitudinarisme doctrinal leur aurait même permis de vénérer la Ka'ba et de concilier ces hommages traditionnels avec les croyances monothéistes (1). Le fait d'ailleurs demanderait à être plus complètement élucidé. La présence de chrétiens, même en groupes, leurs visites à la Mecque, à Minâ, aux stations du pèlerinage qoraisite, ne peuvent passer pour des preuves irréfragables de laxisme théologique. Je me demande si l'on a suffisamment en cette matière tenu compte de la synonymie entre mawdsim et mandsik. Le premier vocable englobe les opérations de la foire commerciale proprement dite, le second désigne les cérémonies cultuelles. Opérations économiques et cérémonies religieuses coïncidaient et se développaient parallèlement pendant les réunions de 'Okâz (2), de Doù'l Madjâz, de Minâ. La présence au mausim n'entraînait pas forcément la participation aux détails du culte. Les intérêts de leur commerce ont certainement attiré à 'Arafa, à Minâ, les trafiquants chrétiens de passage ou fixés dans la métropole quaisite. Mais rien ne prouve qu'ils se soient associés aux sacrifices, aux évolutions, aux manifestations litholàtriques exécutées autour des bétyles locaux ou dans l'enceinte des hauts-lieux, les mas ar ou masdjid haram du Tihama, ni qu'ils aient pris part à la 'omra, le petit pèlerinage, de la Mecque. L'interdiction théologique de la communicatio in sacris n'était pas encore fixée (3) avec la précision, la rigueur que nous lui avons connues depuis. Ne l'oublions pas, les communautés chrétiennes dans l'Arabie anarchique, ennemie de la contrainte, se répartissaient entre les diverses fractions hétérodoxes (4) du christianisme oriental; elles se trouvaient fatalement soustraites, en vertu de leur situation excentrique, à l'opportune surveillance d'une hiérarchie ecclésiastique organisée (5), en mesure de réprimer les écarts dangereux pour la pureté des croyances et des règlements disciplinaires.

poète chrétien (?) Motalammis jure par Al-Lât et les ansáb, et son contribule Țarafa par les ansáb (Šoʻara', 319, 1. Comp. notre remarque dans Mo'âwia, 426, sur la religion dans les poètes préislamites).

(1) Cf. notre Modwia, 403-404; Wellhausen, Reste, 87; Snouck Hurgronje, Feest, 28, n. 2. Les chrétiens arabes portaient des croix d'or (Ibn Al-Atrir, Nihâia, IV, 194, haut; comp.

notre Chantre des Omiades, 14-15).

- <sup>(2)</sup> Qui fut également un sanctuaire, comme les autres foires préislamiques. Les Ghassânides fréquentent Okâz (I. S., *Tabaq.*, I<sup>1</sup>, 145, 19).
- (3) Les Bédouins chrétiens ne paraissent pas la soupçonner.
- (4) Nous n'y connaissons pas de communautés chrétiennes orthodoxes.
  - (5) Cette lacune explique également on

A l'époque de Mahomet, le sanctuaire de la Ka'ba semble être demeuré anonyme. Sur des indices d'une incontestable fragilité (1), Wellhausen met ici en avant le nom de Hobal (2), une divinité importée du Nord et exclusivement mentionnée dans les généalogies kalbites (3). A la suite de Balàdorì, on pourrait avec autant de raison se prononcer pour la déesse Manat, اعظم اصنامهم عندهم αla principale des divinités quraisites π<sup>(4)</sup>. Les plus subtiles recherches ont échoué à découvrir le nom spécifique, à dégager la personnalité mythologique du Rabb al-bait « du Maître de la Ka'ba », de la divinité attestée dans les serments poétiques des rimeurs chrétiens, à côté d'Allah et de la Croix (5). Encore y a-t-il lieu de se demander si ces formules, bizarrement panachées, ne sont pas des interpolations érudites (6), œuvre d'archéologues, ou des corrections de la période impérialiste. On n'exagérera jamais la part de ces retouches dans la multiplication des apocryphes littéraires à cette époque d'intense mais peu scrupuleuse activité intellectuelle. La prudence nous conseille de ne pas perdre de vue la tendance représentée par cette revision sournoise au profit du dogme de l'hégémonie qoraisite. A cette doctrine, devenue une des bases du califat arabe (7), nous devons le concept de la Ka'ba, sanctuaire national pour toute la Péninsule (8), autour de laquelle on rassemble les représentants de la Sarracène préislamite. Ainsi plus tard on inscrira d'office (9) sur la liste des wofoûd, députations, à Mahomet, toutes les tribus de l'Arabie, sans oublier les Taghlib chrétiens des confins mésopotamiens. On profite de cette fiction pour

l'oublie encore — leur faible résistance à la poussée islamite. La *Sira halabyya*, I, 144, mentionne la secte chrétienne des *Isrà'ilyya*, divinisant la sainte Vierge.

- (1) Nous les discuterons ailleurs en traitant de la religion préislamite.
- (2) Il ne réapparaît dans aucun théophore, à l'encontre de la triade quaisite. La vogue très limitée de Hobal me semble due au zèle de quelque archéologue arabe, lointain précurseur de Wellhausen.
  - (3) Cf. Osd, IV, 207.
- (1) Ansáb (ms. cité), 23 a. Ibn Sa'd (Tabaqát, II<sup>1</sup>, 105, 18) revendique cet honneur pour 'Ozzà, oubliant que p. 99, 2, il l'avait concédé

à Hobal.

- Wellhausen, Reste, 87; Snouck Hurgronje, Feest, 28, n. 2; la revue Al-Mašriq, 1913, p. 678, 679. Les Sahâbîs jurent également par les dieux quraisites (A. Daoù, Sonan, II, 45).
  - (6) Par exemple So'arâ', 279, 8.
  - (7. Cf. Yazid, 38, etc.
- (8) Roi chrétien de Ilira à la Ka'ba (IBN FAQIH, Géogr., 19). Un autre Lahmide y envoie les tribus de Bakr et Taghlib renouveler leur traité de paix (Agh., IX, 178, bas). C'est la même tendance.
- (9) Comp. pourtant Berceau, 1, 320, n. 2; Mo'dwia, 397-399.

leur imposer au nom du Prophète des restrictions odieuses, inspirées par l'absolutisme et l'intolérance des 'Abbâsides (1).

Quelle que soit la valeur de ces considérations, on devine malaisément les motifs qui pouvaient décider un rimeur chrétien, 'Adì ibn Zaid, un citadin de Ḥìra, attaché à la chancellerie de Ctésiphon, à attester «le dieu de la Mecque», à côté de la croix (2). Mais il importait aux polygraphes chauvins de la période 'abbâside de montrer la puissance d'attraction, le rayonnement en dehors de l'Arabie du prétendu sanctuaire national (3).

Ibn Isḥâq, l'auteur de la célèbre Sira, ne se faisait pas scrupule de fournir aux rimeurs de son temps le canevas de ḥadìth, destinés à figurer dans sa rédaction, après avoir été préalablement mis en vers, يُعطى الشعراء الاحاديث يقولون (Dahabì, Mizân, III, 22, comp. p. 21). Nombre de ces apocryphes ont été discrètement soulignés, ou même désavoués par son éditeur, l'honnête Ibn Hišâm. Un exégète se prétendait en mesure de citer 50,000 vers anciens à l'appui de ses gloses et commentaires qoraniques, خكر انه يحفظ خسين الف Allons-nous nous montrer plus crédules que Dahabì, lequel, après avoir cité le trait, ajoute en manière de corollaire la note critique près avoir cité le trait, ajoute en manière de corollaire la note critique plant de la lateur plus crédules (Mizân, III. 18)? Credat Judeus Apelles!

Avec une telle conception de la probité littéraire, quelle considération aurait pu empêcher les grammairiens, les auteurs de gharib, d'expressions rares — lesquels s'accusent mutuellement de faux (4) — de remanier, d'interpoler les compositions des poètes chrétiens? Si ces morceaux, si les vers de 'Adì ibn Zaid et de ses coreligionnaires préislamites peuvent prétendre à l'authenticité, il est permis d'y retrouver une indication que le dieu anonyme, le patron divin de la Ka'ba, se dissimulait derrière Allah, la divinité interpellée par tous les poètes de la préhistoire islamite. Au milieu de cette confusion, il suffisait aux chrétiens de s'abstenir des rites spécifiquement idolàtriques. C'est la solution adoptée par la Sira pour expliquer l'attitude énigmatique des hanif, toujours présentés comme très attachés au culte de la Ka'ba (5).

<sup>(1)</sup> Cf. l'aveu de Dahabî, Mizân, II, 112.

<sup>(2)</sup> Agh., II, 24, d. l.

<sup>(3)</sup> Cf. Yazîd, loc. cit. Le وَرَبِ الْحِدِّ وَالْحَرِمِ du même 'Adî; Вонтові, Hamâsa (Cheikho), n° 337, 1, ne désigne pas nécessairement le Bulletin, t. XIV.

dieu de la Mecque. Comp. Šo'ara', 279, 8.

<sup>(4)</sup> Comp. Aboù Zaid, Nawadir (éd. Beyrouth), 58, bas.

<sup>(5)</sup> Sans cesser d'être monothéistes. Chez des chrétiens, comme Ahṭal, les serments païens

Pourquoi dénier la même perspicacité aux visiteurs chrétiens de la Mecque?

Dans les affaires de conscience, le régime quaisite, les fortes têtes de la Mala' mecquoise ne se croyaient pas le droit d'intervenir. Abandonné à son naturel réaliste, le véritable Arabe ne devient ni sectaire, ni intolérant. Bien avant le Qoran, il a professé l'axiome : «pas de violence en matière de religion», الا اكراء في الحين », الحين »

Du din (2), de la religion, il s'était formé le concept le moins encombrant qu'il soit possible d'imaginer, et cela pour lui avoir conservé un caractère strictement particulariste et patriarcal. La réunion de plusieurs familles constituait un clan, une tribu. Il a donc admis que la pratique du culte pouvait englober les descendants d'un commun ancêtre, tous ceux qui avaient reçu la wasyya (3). Ce testament religieux de l'aïeul comprenait surtout des recommandations morales. Les pères au lit de la mort — comme le Jacob de la Bible ont soin de la confirmer, de la promulguer à nouveau, en imposant aux feurs, en vertu de la 'azma ou mondšada, obtestation solennelle, à laquelle personne ne pouvait se dérober, l'obligation de s'y conformer (1). Voilà pourquoi le Scénite n'a jamais possédé de temples. Ses lieux de culte (5) sont la tente familiale — jouissant du droit d'asile — ensuite les بجلس قوم, encore appelés dans la langue ancienne مسجد قوم, les assemblées des anciens, des notables de la tribu (6). C'est là qu'en dehors des rares réunions auprès du fétiche du groupe nomade, dressé dans l'enceinte sacrée du مشعر الحرام, s'exerce la liturgie si peu compliquée du culte litholàtrique des Arabes. Pour y être admis, il faut tenir par les liens du sang à la tribu ou lui être affilié à la suite de rites spéciaux. Non seulement le Sarracène de la préhégire n'a jamais soupçonné une religion universelle. mais il ne conçoit pas même la possibilité d'un culte dont les

sont de simples clichés littéraires (cf. Modwia, 404); Agh., VII, 173, 13.

<sup>(1)</sup> Qoran, 11, 257.

<sup>(2)</sup> Qu'il confond avec mœurs, coutumes, les mores majorum, le usus longævus.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Nous l'étudierons plus tard dans la religion préislamite.

<sup>(4)</sup> Pour ce point nous renvoyons à la même étude.

<sup>(5)</sup> Habituels, en dehors des rares haram ou enceintes sacrées.

Pour la synonymie madjlis, masdjid, voir notre Zidd ibn Abihi, 89, etc.

circonscriptions coïncident avec les limites d'une région géographique, en passant par-dessus les relations ethniques.

Le premier probablement parmi ses compatriotes, Mahomet dans son 'ahd ou convention de Médine. ensuite dans les prolixes sourates, postérieures à l'émigration mecquoise, a émis la prétention d'établir la fraternité religieuse sur d'autres liens que ceux du sang, sans tirer pourtant les dernières conséquences contenues dans ce principe fécond. L'islam mondial (1) est un concept datant du califat, né au contact des révélations scripturaires (2). Son éclosion devait être favorisée par la poussée des théories impérialistes et chauvines, présentant le peuple arabe comme destiné à recueillir l'héritage spirituel des nations devenues infidèles à leur mission:

Chaque peuple à son tour a brillé sur la terre, Par les lois, par les arts et surtout par la guerre. Le temps de l'Arabie est à la fin venu. Ce peuple généreux, trop longtemps inconnu, Laissait dans ses déserts ensevelir sa gloire (3).

On pensait, dans ce programme nationaliste, reconnaître la réalisation de cette promesse d'Allah : هو الذي جعلكم خلائف في الارض « c'est Lui qui vous a établis sur cette terre les héritiers (4), les remplaçants des nations déchues » (5).

Le particularisme des concitoyens d'Aboù Sofiàn et du Prophète n'entrevit jamais rien de pareil. Leur individualisme se refusait à admettre pour la religion un rôle qui ne fût pas étroitement national, contenu dans les limites des institutions qu'ils s'imaginaient tenir de l'ancètre Qoṣayy, dans le din Qoṣayy, comme ils aimaient à s'exprimer. Avec ces principes, tout prosélytisme leur demeurait étranger. En traitant avec les chrétiens, ses concitoyens ou ses hôtes, le Qoraisite pouvait leur adresser, mais avec plus de logique et aussi moins d'acrimonie (6), le langage que Mahomet tiendra dans les débuts à ses compatriotes récalcitrants: «Je n'adore pas ce que vous adorez; de votre côté,

<sup>(1)</sup> Cf. Snouck Hurgronje, Mohammedanism, 45-46.

<sup>2)</sup> Cf. Mo'awia, 420-427.

<sup>(3)</sup> Voltaire, Mahomet, II, scène 5.

<sup>1)</sup> Comp. Qoran, 11, 137, et la fin de cette

étude.

<sup>(5)</sup> Qoran, vi, 165; x, 15, 75; xxxv, 37.

<sup>(6)</sup> Sans les traiter d'infidèles, comme fait le Qoran, cix, 1, lequel s'adresse ici à Qorais.

vous n'adorez pas ce que j'adore... vous avez votre religion et moi la mienne ", وينكم ولى دينكم ولى دين

\* \*

A la fin de cette fastidieuse et décevante enquête, nous voici ramenés à notre point de départ. Après avoir péniblement interrogé les textes épars dans les diverses rédactions de la Sira, dans les Saḥiḥ, les Sonan, les Mosnad et leurs manipulations variées, avoir tourné et retourné l'énorme dossier traditionnel de la primitive histoire musulmane, nous pouvons nous rendre compte pourquoi, à l'encontre des affirmations hasardées de Wellhausen, le christianisme doctrinal s'est trouvé dans l'impossibilité d'exercer une influence prépondérante sur les débuts de l'islam, pendant la décade antérieure à l'hégire (1). De la première jeunesse de Mahomet nous ignorons tout, à l'exception des discrètes allusions contenues dans la sourate xcm (6-8). Nous ignorons si, comme le suppose l'Evangelium infantiæ Mahumeti, auquel les Ibn Ishaq, les Ibn Ḥisam, les Ibn Sa'd, etc., ont attaché leur nom, l'obscur orphelin hâsimite a entrepris des voyages en dehors des frontières de la Sarracène, si ces déplacements — nous n'aurons garde d'en nier la possibilité — l'ont mis en rapports intimes avec les chrétiens orientaux. Incidemment, la prolixe et très imprécise littérature, développée autour de la Sira, nous a appris que, antérieurement à l'émigration médinoise, la religion du Christ se trouva assez mal représentée à la Mecque, tant pour le nombre que pour la qualité, pour la situation sociale, pour la valeur intellectuelle de ses adhérents. A travers les renseignements incohérents, déformés par les préjugés tenaces des compilateurs musulmans, nous n'avons pas réussi à découvrir la trace d'une organisation religieuse, d'une communauté chrétienne constituée parmi les étrangers, les mercantis fréquentant les bazars de la Mecque et les foires du Tihàma. Les évêques, les ecclésiastiques, prêtres, diacres, qiss, šammâs, etc., défilant dans ces récits sont des personnages de convention, inventés pour communiquer au récit une vie factice. Leur caractère officiel, leur rang dans la hiérarchie chrétienne, sont censés assurer plus de poids à leur intervention, apporter une pseudo-garantie d'impartialité à la révélation qoranique, à

<sup>(1)</sup> La seule en discussion. A Médine, l'influence prépondérante du judaïsme ne saurait être mise en question.

la mission du Prophète. Ne commettons pas l'imprudence de nous illusionner à cet égard. Ce n'est pas dans ces légendes qu'on trouvera des renseignements pour la future refonte de l'Oriens christianus de Lequien, la matière pour la rédaction d'une Arabia sacra.

Il ne peut donc être question d'une chrétienté indigène à la Mecque, si l'on ne consent à donner ce nom à une douzaine de Qoraisites authentiques et de halif étrangers, affiliés aux clans mecquois, dont les textes nous permettent d'attester l'existence. En revanche, nombre d'esclaves, d'aventuriers, de marchands chrétiens, brocanteurs, débitants de vin, fixés temporairement ou de passage dans la métropole du Tihâma. En majorité des Abyssins, de condition servile, des manœuvres, hommes de peine, ou mercenaires enrôlés dans le contingent auxiliaire des Aḥābìš (1), tenants du judéo-christianisme éthiopien. Mais tous demeurés isolés, sans direction spirituelle au point de vue religieux, séparés les uns des autres par les différences de langue, par l'opposition des intérêts, par l'antipathie de race et non moins par les divisions doctrinales, par les nombreux schismes qui déchiraient l'Eglise orientale, vers l'époque où l'empereur Héraclius patronnait la malheureuse combinaison du monothélisme. On se figure malaisément les Syro-Byzantins fraternisant, fusionnant avec les rudes Aliabis, avec les grossiers compatriotes des Bilâl, des Aboû Rowaiḥa, des Waḥšì, qui peuplaient les bouges, les ergastules des Zawähir ou faubourgs.

Ce n'est pas dans des milieux aussi mêlés, aussi incompétents que Mahomet avait chance de recueillir des informations précises sur le christianisme, le jour où s'éveilla sa conscience religieuse. Par ailleurs cet entourage si nettement claïque n, l'isolement doctrinal du Novateur, expliquent les tenaces illusions de la période mecquoise, les lacunes, les incohérences de sa christologie, les hésitations, les évolutions de son intelligence tumultueuse, abandonnée à ses propres inspirations. L'arrivée à Médine commencera à lui ouvrir les yeux, il s'y heurta à l'opposition des Juiss. Si dans sa ville natale il lui avait été donné de consulter des interprètes autorisés des croyances évangéliques, de fréquenter des chrétiens moins indifférents que le commun des trafiquants, moins ignorants en matière doctrinale, Mahomet n'aurait pu persister aussi

<sup>(1)</sup> Voir le mémoire que nous avons consacré aux Juifs.

longtemps à confondre les deux confessions scripturaires, à se croire d'accord avec eux dans sa campagne monothéiste. La Diaspora médinoise se chargea de le détromper brutalement. Mais bientôt ses succès militaires et politiques, la découverte de la légende d'Abraham, père d'Ismaël, ancêtre de la race arabe et fondateur de la Ka'ba, le déterminèrent à prêcher une religion indépendante, à restaurer, assurait-il. «la religion d'Abraham » (1), lequel «ne fut ni juif ni chrétien, mais hanîf, sans être polythéiste » (2). S'adressant aux disciples de Mahomet, Allah leur manifeste son dessein à cet égard, ainsi que la déchéance des Juifs et des Chrétiens, anciens dépositaires de la révélation : « Voici que nous vous avons établis, vous, la nation élue المُعَدُّ وَسُلُوا , pour devenir devant les hommes les témoins (de la vérité) comme le Prophète est votre témoin » (3). Nous avons montré ailleurs (4) comment l'islam « finira par devenir une adaptation du mosaïsme postérieur (5) ad usum Arabum».

### H. LAMMENS.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Qoran, 11, 129. Les Nadjrànites font d'Abraham un chrétien (Ibn Hisam, 384, 1).

<sup>(2)</sup> Qoran, 11, 129, 134.

<sup>(3)</sup> Qoran, 11, 137.

<sup>(4)</sup> Adaptation, 186; comp. Renan, Marc-Aurèle, 633, «une édition du judaïsme, accommodé au goût des Arabes».

<sup>(5)</sup> Ou talmudique.

## **DEUX POINTS**

## DE SYNTAXE ÉGYPTIENNE

PAR

#### M. CHARLES KUENTZ.

La syntaxe est chose susceptible entre toutes de varier à l'infini d'une langue à une autre : la mentalité et les habitudes intellectuelles particulières à chaque peuple lui impriment un caractère individuel et original. C'est ce qui la rend souvent difficile à bien comprendre. Aussi, lorsque la philologie constitue la grammaire de telle ou telle langue, ce sont toujours les chapitres relatifs à la syntaxe qui mettent le plus de temps à s'établir. Il y a entre autres une question particulièrement embarrassante à étudier, en raison de sa complexité et de sa subtilité : celle de la valeur des différentes formes verbales, soit en elles-mèmes, soit dans leur rapport les unes avec les autres. En un mot, c'est le problème, toujours délicat, de l'aspect verbal.

Or justement les faits syntactiques relevés ici pour l'égyptien ont des analogues dans les langues sémitiques : certaines particularités de l'emploi du parfait ou de l'imparfait se retrouvent exactement en arabe, par exemple, ou en hébreu. Cette coïncidence entre l'égyptien et le groupe congénère des langues sémitiques est tout à fait remarquable; elle jette une vive lumière sur certaines questions difficiles et à ce sujet il faut remarquer combien de services rend souvent la méthode comparative. Des phénomènes grammaticaux qui, étudiés en égyptien seulement, auraient paru bizarres et peu compréhensibles, s'éclairent d'un jour tout nouveau si on les met en parallèle avec des phénomènes similaires dans des langues apparentées.

Cependant il va de soi que les rapprochements établis entre le parfait et l'imparfait égyptiens, d'une part, et, d'autre part, le parfait et l'imparfait sémitiques ne sauraient avoir qu'une valeur théorique et psychologique. En effet, au point de vue de l'étymologie, le correspondant égyptien du parfait sémitique est, comme on sait, le temps (Le temps (Le temps d'ailleurs a perdu très tôt sa valeur primitive. Quant au temps qui correspondrait étymologiquement à l'imparfait sémitique, il n'existe pas en égyptien.

Cette restriction indispensable une fois faite, il n'y a aucun inconvénient à appeler parfait et imparfait les deux temps fondamentaux de la conjugaison égyptienne, car au point de vue sémantique קַבֵּל, פֿבּעל , פֿבּעל , פֿבּעל , פֿבּעל , פֿבּעל , פֿבּעל ... .

Je tiens à exprimer ici toute ma reconnaissance à M. Loret, qui a suggéré le présent travail et dirigé mes recherches.

## I. — LE PARFAIT À VALEUR DE FUTUR.

### A. — FUTUR ABSOLU.

Ouvrons une grammaire hébraïque ou arabe au chapitre de la syntaxe qui traite du parfait. Nous y voyons que, dans certains cas, ce temps peut recevoir, entre autres valeurs, celle de futur. Cela se produit notamment lorsque le sujet parlant «a une telle certitude de l'accomplissement d'un acte à venir qu'il peut déjà le considérer comme réalisé » (1). «Le parfait peut servir à énoncer une action dont l'exécution est encore à venir, si l'on veut faire sentir que celui qui parle regarde la chose comme décidément résolue ou certaine,

<sup>(1)</sup> J. Touzard, Grammaire hébraique, 3º édition, Paris, 1911, \$ 145 f, p. 176.

comme un fait accompli dans son idée (1). 7 Tel est le phénomène en hébreu : en arabe, il en va de même. Le parfait sert à indiquer souvent « un fait dont la réalisation dans l'avenir est si certaine qu'on peut le décrire comme ayant déjà eu lieu 7 (2). Cette valeur de futur absolu et inconditionnel s'attache au parfait dans trois cas principaux :

- 1° Dans les discours prophétiques de ceux qu'anime l'esprit divin et, d'une façon générale, dans les prédictions solennelles;
- 2° Dans les engagements que l'on prend (soit dans les serments, soit dans les traités ou les contrats);
- 3° Et enfin même dans l'expression de résolutions définitives, d'intentions fermes.

Or il n'est pas impossible de trouver des exemples de ce triple emploi dans la littérature égyptienne de toutes les époques, soit dans des textes profanes, soit surtout dans des textes religieux.

Dans la Stèle du Songe, on nous raconte, au début, que le pharaon eut, avant son avènement, une vision prophétique : deux serpents se présentèrent à lui en songe, l'un à droite, l'autre à gauche. Après ce rêve difficile à interpréter, il en eut heureusement un second, plus explicite : les serpents s'offrirent de nouveau à ses yeux, en disant (3):

# 

Tu as la terre du Sud: tu conquerras la terre du Nord; le vautour et le cobra se dresseront sur ton chef; la terre te sera donnée dans sa longueur et sa largeur; aucun autre ne partagera avec toi.

Tout ce récit a un caractère religieux et prophétique très marqué : on ne s'étonnera donc pas que le parfait 🚾 🚞 ait une valeur de futur que tout le

<sup>(1)</sup> S. Preiswerk. Grammaire hébraïque, 4° édition, Bâle-Genève-Lyon, 1884, \$474, p. 247.

<sup>(2)</sup> W. Wright. A grammar of the arabic lan-

guage, 3° édition, Cambridge, 1898, vol. II, 8 1 e.

<sup>13</sup> Stèle du Songe, lignes 5-6.

contexte d'ailleurs rend évidente. Au moment où nous reporte le début de l'inscription, le pharaon n'a pas encore établi sa domination sur l'ensemble du pays : il ne règne que dans la Haute-Égypte («tu as déjà la terre du Sud»). C'est le reste du récit qui nous montre comment, parti de son territoire primitif, il conquiert peu à peu toute la vallée du Nil. Par conséquent, on ne peut songer à traduire le parfait comme un véritable passé : «tu as conquis». C'est bien un futur énergique, un futurum propheticum, comme le parfait dans cette phrase d'oracle : פְּרֵבֶ מִינֵיקְב dans cette phrase d'oracle : פְּרֵבְ בּוֹבֶב מִינֵיקְב dans cette phrase d'oracle : פְּרֵבְ בּוֹבֶב מִינֵיקְב (Nombres, XXIV, 17) (1). Après tout, Racine ne faisait que reprendre inconsciemment ce procédé, lorsqu'il prêtait au grand prètre Joad animé de l'esprit prophétique les vers (2) :

Comment en un plomb vil l'or pur s'est-il changé?
.....

De son amour pour toi ton Dieu s'est dépouillé.
....

Le Seigneur a détruit la reine des cités, etc.

Si nous passons à des textes religieux, nous rencontrons plus fréquemment des cas du même genre; et la chose n'a rien d'étonnant.

Dans un texte funéraire de la XII<sup>e</sup> dynastie (3), se trouve, en fin de chapitre, la conclusion suivante :

Celui qui peut dire ce chapitre, il entrera dans l'Occident après être sorti : mais quiconque ignorera ce chapitre, ni il n'entrera ni il ne sortira, par suite de son ignorance.

L'opposition est ici intéressante à constater entre le futur ordinaire exprimé par l'imparsait  $^{*}$  et le futur emphatique et prophétique rendu par les parsaits  $^{*}$  et  $^{*}$  et  $^{*}$  . Comment peut-on l'expliquer? C'est que le châtiment du coupable est plus important à méditer pour le lecteur que la

<sup>(1)</sup> Cf. J. Touzard, Grammaire hébraïque, loc. cit.

<sup>(2)</sup> Athalie, vers 1142 et seq. (acte III, sc. 7).

<sup>(3)</sup> Sarcophage de Mentouhotep. Publié dans

Lepsius, Aelteste Texte des Todtenbuchs, pl. 19. 1. 60-61.

<sup>(4)</sup> Il n'y a peut-être pas de lacune.

<sup>(5)</sup> Ou 🐧; le signe est mutilé.

récompense de l'élu : il faut insister sur les dangers auxquels expose l'ignorance, beaucoup plus que sur les avantages que procure la connaissance des préceptes religieux. Aussi le ton se fait-il plus pressant, plus prophétique dans la seconde phrase, celle qui nie, que dans la première, celle qui affirme.

Dans le Livre de l'Am-Douat (recension abrégée), il est question, à un certain moment, de la septième heure de la nuit, c'est-à-dire de la septième région des enfers. Les morts, dans leur passage, y sont exposés à de multiples et terribles dangers : mais l'homme qui connaît ce chapitre de l'ouvrage ne succombera pas au milieu de tous ces périls menaçants. Voici le texte du Papyrus de Leyde n° 71 (lignes 76-77) :

L'âme de celui qui sait cela ne sera pas livrée aux violences des dieux qui habitent ce cercle (1).

Le parfait du verbe indique évidemment un ton d'oracle, très naturel dans un livre religieux. Il en est de même du verbe פָּדִיתָה dans la phrase suivante : מָּדִיתָה אוֹתִי יהוה délivreras, ô Yahweh! n (Psaumes, xxxi, 6)<sup>(2)</sup>.

Une formule semblable se trouve au *Livre des Morts*, à la fin du chapitre cuxxvi. La voici, d'après le Papyrus de Nou (dernière rubrique):

Celui qui connaît ce chapitre, il sera un Lumineux parfait : il ne mourra point une seconde fois dans l'autre monde.

La valeur de futur que reçoit ici le parsait \_\_\_\_\_\_ ne peut être révoquée en doute. Il s'agit bien de l'avenir, et non du passé; mais, grâce à l'emploi du parsait, cet avenir est prédit avec une assurance dogmatique qui ne doit laisser de place, en l'âme du croyant, pour aucun doute. De même, dans la prophétie suivante (Isaïe, v, 13), le parsait בְּלָה donne au fait prévu un caractère de certitude absolue: לְבֶּךְ נְלָה עֵבֵי c'est pourquoi mon peuple sera emmené captif m (3).

<sup>(1)</sup> Même texte dans le papyrus du Louvre 3071 (cf. P. Pierret, Études égyptologiques, 2° livraison, p. 115).

<sup>(2)</sup> Cf. J. Touzard, loc. cit.

<sup>(3)</sup> Cf. S. Preiswerk, Grammaire hébraïque, \$ 474, p. 247.

Voici un exemple d'une tournure identique : il est tiré lui aussi du Livre des Morts (1) :

Celui qui connaît ce chapitre, — son corps ne sera point détruit, son âme ne sera point écartée de son corps, en vérité.

Les deux parfaits [ ] et [ ] a expriment le futur avec énergie, comme [ ] dans l'exemple précédent. Le lecteur n'aura pas à s'y tromper : ce n'est pas une prophétie en l'air, c'est une prédiction qui se réalisera sans aucun doute, « en vérité ».

Le parfait égyptien peut encore servir à rendre l'idée du futur dans le cas d'un engagement pris. Tout d'abord, voici deux exemples où il s'agit spécialement d'un serment.

Le propriétaire d'un tombeau de l'Ancien Empire (2), A , le chef de domaine Meni, déclare solennellement qu'une récompense attend les gens qui respecteront sa dernière demeure et prédit au contraire les pires châtiments à ceux qui pourraient la profaner (3). Voici d'abord les promesses envers les hommes de bonne volonté (inscription sur une paroi du tombeau):

Voici maintenant le passage qui fait pendant à celui-là (inscription d'un linteau de porte):

La traduction de ce dernier passage éclairera le premier, car il saute aux yeux que l'un est l'antithèse de l'autre :

Que le crocodile soit contre lui dans l'eau, que le serpent soit contre lui sur la terre, — celui qui fera une chose (mauvaise) contre cela (= qui dégradera ce tombeau).

<sup>(1)</sup> Chapitre 89, d'après la recension saîte (Todtenbuch, éd. Lepsius, chap. 89, col. 7); le passage manque dans les recensions antérieures.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Kert Sethe, Urkunden des Alten Reichs, I. p. 23.

<sup>(3)</sup> Je dois cet exemple à la gracieuse obligeance de M. Loret.

Par suite, il faut comprendre ainsi la première inscription :

Tout homme qui m'a fait cela (ce tombeau) sans acte répréhensible contre moi — soit à titre d'ouvrier, soit à titre de carrier — je le satisferai (récompenserai).

Il faut traduire le parfait  $\beta$  par un futur et non par un passé, car il s'agit bien de l'avenir : le contexte le montre (remarquer le participe futur (1) adans le passage parallèle). D'ailleurs nous avons affaire ici à un de ces textes ayant trait à la préservation de la propriété funéraire : or, dans ce genre de documents, le défunt énonce toujours des récompenses ou des punitions pour les générations futures, suivant leur conduite. L'emploi du parfait pour exprimer un événement à venir donne à la phrase un ton solennel qui est de mise en la circonstance. L'engagement que prend le propriétaire du tombeau, Meni, vis-à-vis des gens bien intentionnés n'est pas engagement à la légère : ces gens peuvent et doivent être sûrs de leur récompense.

La Stèle de Piankhi raconte, parmi différents faits d'armes du pharaon, la réduction du roitelet , révolté dans sa ville de  $\Xi = 0$ , Hermopolis. Le rebelle, une fois définitivement vaincu, vient demander sa grâce au pharaon qu'il a offensé; il fait sa soumission à Piankhi en ces termes (2):

... O Horus maître du palais, c'est ta puissance qui a fait cela contre moi; je suis désormais un des esclaves du roi, soumis à des redevances pour le trésor...

Et il ajoute (3):

Le début est mutilé, mais le sens est assez clair :

... leurs (4) redevances : je t'en ferai encore plus qu'eux!

Le chef d'Hermopolis n'a jamais été soumis à Piankhi avant le moment où se place cette histoire : il n'a pas encore eu l'occasion de payer au trésor pharaonique des redevances, et le parfait n'indique nullement une action passée. Il est employé au contraire pour annoncer solennellement une action

<sup>(2)</sup> Stèle de Piankhi, 1. 55-56.

<sup>(3)</sup> *Ibid.*, ligne 57.

<sup>(4)</sup> Celles des esclaves du roi,  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$ , nommés à la ligne 56.

future à laquelle le vassal s'engage par serment. Il en va de même du parfait dans la phrase suivante : خَامَرُتْنِى ٱلْخَمْرُ مَا عَلِقَتْ رُوحِى بِجِسْمِى "je jure que le vin ne m'enivrera point, tant que mon âme restera dans mon corps "(1).

Il faut ajouter le cas où l'engagement est pris non plus dans un serment proprement dit, mais dans un traité, un marché ou une convention. Aussi bien trouve-t-on dans un papyrus de Kahun de la XVIII<sup>e</sup> dynastie (Pap. Berlin n° 9784) la phrase suivante (lignes 26-27)<sup>(2)</sup>:

Par Amon! par Pharaon! s'il y a chômage durant les deux journées que je te donne en retour de l'esclave Henou-it, je t'en paierai l'équivalent pièce pour pièce.

L'emploi du parfait dans cette clause de traité donne plus de force à l'engagement pris : la promesse faite par l'une des parties à l'autre est formelle, on peut considérer sa réalisation comme un fait aussi certain, aussi effectif, que le serait un fait passé. Le caractère solennel de la déclaration est prouvé par la présence de la formule de serment au début de la phrase : "Par Amon! par Pharaon!...". C'est de la même façon que l'arabe emploie les parfaits تُعَمِّنَ مَنْ الْمُعَلِّمُ وَالْمَا سَتَرْتُ وَأَمْسَكُتُ عَنْ أَذَانًا حَتَّى نَخْرُجُ مِنْ بِلَادِكَ donne-nous donc une assurance formelle de l'une ou l'autre de ces conditions : ou bien tu accepteras nos propositions, — ou bien tu les tiendras secrètes, et tu éviteras de nous faire aucun mal jusqu'à notre départ de ton pays n (3).

Outre les prophéties et les engagements, un troisième cas est à envisager : celui où le parfait sert à exprimer une intention ferme, une résolution. Des exemples de ce genre se rencontrent en égyptien. Le début du Papyrus d'Orbiney nous montre les deux frères Anpou et Bataou en train de travailler dans leurs terres. Le frère aîné envoie son cadet chercher des semences à la ferme, et l'attend dans son champ, car le temps presse : la terre toute labourée est prête

<sup>(1)</sup> Cf. W. Wright, A grammar of the arabic language, vol. II, \$ 1 e.

<sup>(2)</sup> ALAN H. GARDINER, in Zeitschrift, t. XLIII

<sup>(1906),</sup> p. 30 (texte), 32 (traduction) et 33 (commentaire).

<sup>(3)</sup> Cf. W. WRIGHT, loc. cit.

pour les semailles. Bataou se hâte donc d'exécuter l'ordre de son aîné. Arrivé à la maison, il trouve sa belle-sœur occupée à sa toilette. Le conte ajoute (1):

Il lui dit : "Lève-toi! donne-moi des grains : je veux courir au champ!".

Le parfait אַ בַּתְּהִי a donc ici même valeur que le parfait בָּתַהִי dans une phrase telle que : בְּתַהִי בַּקּף הַשְּׁדֶה a donc ici même valeur que le parfait יְחָהִי dans une phrase telle que : בְּתַהִי בַקּף הַשְּׁדֶה a donc ici même valeur que le parfait יָחַלָּה dans une phrase telle que : בְּתַהִי בַקּף הַשְּׁדֶה (Genèse, xxIII, 13) (2).

Dans le même Conte des deux Frères, il est souvent question de , , c'est-à-dire «rendre réponse», au sens de «tirer vengeance» des crimes commis. Une première fois (3), lorsque les deux frères sont séparés par le fleuve plein de crocodiles, Bataou déclare qu'il va se retirer dans la solitude. Là, il placera son cœur sur un arbre; mais, un jour, l'arbre sera coupé : son frère aîné devra chercher alors ce cœur et le mettre dans une tasse d'eau. La comment (ajoute Bataou), je revivrai, rendant ma réponse pour le crime commis». Plus tard (4), Bataou rencontre les dieux de l'Ennéade qui lui donnent des nouvelles de son frère aîné. « Ton frère, lui disent-ils, a tué sa femme, , et ainsi tu lui rends réponse de tous les crimes commis contre toi». Enfin, au moment voulu, Anpou tient sa promesse : il se met à la recherche du cœur de son frère; il finit par le trouver et rend la vie à Bataou qui aussitôt songe à tirer vengeance de sa femme. Il se transformera en taureau et tous deux partiront pour la résidence royale :

# 

Tu t'assiéras sur mon dos et, quand le soleil se lèvera, nous serons à l'endroit où se trouve ma femme : et je rendrai réponse (de tout le mal qui m'a été fait) (5).

Ici le parsait a très nettement un sens de sutur, car tout le contexte parse d'événements à venir, qui ne se produiront que dans la suite du

<sup>(1)</sup> Papyrus d'Orbiney, II, 10, à III, 1.

<sup>(2)</sup> Cf. S. Preiswerk, Grammaire hébraïque, § 474, p. 247.

<sup>(1)</sup> Papyrus d'Orbiney, VIII, 5-6.

<sup>(4)</sup> *Ibid.*, IX, 5.

<sup>(5)</sup> Ibid., XIV, 6-7.

récit. Il faut d'ailleurs le remarquer : si tous les verbes de la phrase ont une valeur de futur, le verbe "je rendrai réponse" est le seul qui ait été mis au parfait. Quelle en est la raison? L'action capitale aux yeux de Bataou, le but final du roman, c'est de tirer vengeance de la femme désobéissante et criminelle. Dès lors le verbe qui exprimait ce fait essentiel devait être mis en relief : le meilleur moyen était de l'employer au parfait, à ce temps qui indique bien une intention ferme, une volonté énergique : "Oui, je veux tirer alors ma vengeance...". Identique est la valeur du parfait the l'employer au parfait dans la déclaration : "" apar Dieu! je ne veux point rester à La Mecque! "(1).

### B. — FUTUR CONDITIONNÉ.

Dans la première partie de la phrase, on peut avoir par exemple un impératif. Le Papyrus Ebers donne une recette pour empêcher les cils déviés de repousser après avoir été arrachés. Voici la conclusion :

Applique (la préparation) à la place de ce cil, une fois qu'il est arraché : il ne repoussera point <sup>(4)</sup>.

nure perfective quand il veut présenter un fait futur comme indubitable ou fatal; on pourra dire par exemple: «si tu fais cela, tu es perdu».

Cf. W. WRIGHT, loc. cit.

<sup>(2)</sup> Cf. J. TOUZARD. op. cit., \$ 406 d.

<sup>(1)</sup> Cf. W. Wright, op. cit., vol. II. § 6 b. D'ailleurs le français emploie lui aussi une tour-

<sup>(4)</sup> Papyrus Ebers, LXIII, 17-18.

L'impératif \_\_ «place» est ici le succédané d'une proposition subordonnée conditionnelle \_\_ = «si tu places»; dans l'apodose nous avons le parfait \_\_ = dont la valeur est celle d'un futur énergique. Par conséquent, la construction est tout à fait pareille à celle de la phrase suivante : הַרְצָּעֵנו נָא ייִוּ וְשָׁיִנוּ afais-nous voir.... et nous userons de grâce envers toin (Juges, 1, 24)(1).

Il est d'ailleurs remarquable que, sur l'original, le signe — dans le groupe — n'est pas tracé à l'encre noire comme tout le corps de la recette, mais à l'encre rouge, comme la rubrique qui se trouve immédiatement après et qui indique le début d'une nouvelle recette. L'explication de ce fait ne peut être que celle-ci. Le scribe avait écrit — n par inadvertance et oublié le signe — caractéristique du parfait. Puis il avait changé d'encre et avait déjà écrit ou s'apprêtait à écrire, à l'encre rouge, la rubrique de la recette suivante : — n autre formule... n. A ce moment, il s'aperçut de son omission et, sans penser à changer d'encre, il ajouta le signe — . C'est donc qu'il le jugeait indispensable. En d'autres termes, le parfait n'est pas employé ici au hasard : il a, dans ce passage, une valeur toute particulière, que l'imparfait — n eût été incapable de rendre. Le rédacteur de la recette était sûr qu'elle était infaillible et tenait à communiquer sa conviction aux lecteurs.

Plus loin<sup>(2)</sup>, le même recueil médical présente consécutivement deux phrases du même genre; mais ici la protase ne contient plus un verbe à l'impératif : c'est le temps - \( \) qui est employé. Il s'agit de deux recettes pour « empêcher un serpent de sortir de son trou » :

Les verbes  $\bigcap \bigcap$  et  $\bigcap$  sont ici des sortes d'ablatifs absolus à valeur conditionnelle (posità tilapià = si posita erit tilapia). On peut donc traduire :

Si l'on pose un *Tilapia nilotica* desséché à l'entrée de son (3) trou, il n'en sortira point. — Autre recette : si l'on pose du natron à l'entrée du trou, il ne sortira point.

Il est digne d'attention que le scribe auteur du Papyrus Ebers, toujours économe de son temps et de son papyrus, a, dans la recette complémentaire,

<sup>(1)</sup> Cf. S. Preiswerk, op. cit., \$ 478, 2 \alpha.
(2) Papyrus Ebers, XCVII, 18-19, mé dans la phras

celle du natron, supprimé plusieurs mots : le pronom-affixe — après le substantif ] א א א בין , l'adverbe | א à la fin de la phrase; — mais il n'a pas osé toucher au verbe בין qu'il aurait pu, au besoin, alléger de son —. Le parfait était donc bien là parce qu'il devait y être, parce qu'il donnait plus d'assurance à la prédiction, comme le parfait הַּבְּּקָחוּ עֵינֵיכֶם מֹלְנֵים מִלְנִים מִינִיים מִּיבּילְנִים מִלְנִים מִּנְינִים מִּנִים מִּנְינִים מִּנִים מִּנִּים מִּנִים מִּנִּים מִּנִּים מִּנִּים מִּנִים מִּנִּים מִּנִּים מִּנִים מִּנִים מִּנִים מִּנִים מִּנִים מִּנִים מִּים מִּי

Un dernier cas peut se présenter enfin : la proposition conditionnelle de la protase peut être remplacée par un simple participe :

Celui qui se dissipe toute la journée, — celui-là n'aura pas un moment de bon! Celui qui s'amuse toute la journée, — celui-là ne fondera pas de foyer (2)!

Les parfaits et المحمد indiquent le futur avec une nuance solennelle et dogmatique qui est bien dans le ton habituel du vénérable Ptah-hotep. Il en est de même du verbe بن طعة dans la phrase suivante, où la protase est une proposition relative (dans le Papyrus Prisse, ce sont des participes et et المحالة عن كتم سرّة بَلَغ مُرَادَة : « celui qui garde son secret atteindra son but » (3).

Il est curieux de remarquer que le copte lui-même n'ignore pas la construction que nous venons d'étudier en égyptien. Il peut employer de même le parfait pour indiquer un événement à venir, dans l'apodose d'une phrase dont la protase est une proposition conditionnelle. C'est d'ailleurs un usage propre au sahidique, et là même assez rare. Il n'en mérite pas moins d'être signalé, d'autant plus que l'analogie avec les cas similaires relevés soit dans les langues sémitiques, soit en égyptien même, le fait mieux comprendre. Voici un exemple de cet emploi qui, jusqu'à présent, n'avait pas reçu d'explication satisfaisante : єщюте мен астаує карпос євох итікеромпе аккаас «s'il porte fruit cette année, tu le laisseras» (Luc, xIII, 9) (4).

<sup>(1)</sup> Cf. S. Preiswerk, Grammaire hébraïque, \$ 464 b 3.

<sup>(2)</sup> Papyrus Prisse, XII. 4-5. La restitution est due à M. E. Dévaud, Les maximes de Ptahhotep,

Fribourg, 1916.

<sup>(1)</sup> Cf. W. WRIGHT, op. cit., \$ 6 b.

<sup>(4)</sup> Cité par Stern, Koptische Grammatik, Leipzig, 1880. p. 215.

Il faut d'ailleurs remarquer que des phénomènes similaires peuvent se rencontrer en d'autres langues. Voici quelques vers de Virgile intéressants à cet égard :

"Cependant, si on les greffe (ces arbres sauvages), ou si, en les transplantant, on les confie à des fosses ameublies, ils dépouilleront leur caractère sauvage, et, grâce à une culture assidue, ils se plieront sans tarder à toute méthode voulue (1).

Le futur antérieur « exuerint » indique ici l'action comme déjà réalisée au moment de la greffe ou de la transplantation : cela donne plus de vivacité à l'exposition en même temps que cela assirme d'une façon plus énergique l'essicacité de la méthode.

### C. — FUTUR DÉSIDÉRATIF.

Une dernière nuance du parfait à valeur de futur, dans les langues sémitiques, est la nuance qu'on peut appeler optative ou désidérative. Le parfait arabe, par exemple, sert à exprimer « un événement dont on désire la réalisation. C'est pourquoi le parfait est d'un usage constant dans les souhaits, les prières, les imprécations... Il a aussi ce sens après la négation  $\mathcal{J}^{(2)}$ . Le parfait hébreu sert de même à « exprimer une attente » (3).

Or, dans un fragment de chanson érotique conservé sur un ostracon, nous trouvons ce vœu d'un amoureux ardent :

Ah! si j'étais la négresse sa suivante! Oui, je verrais la couleur de toutes ses chairs (4)!

- (1) Ces vers sont tirés des Géorgiques, chant II, vers 49-52.
  - (2) W. WRIGHT, op. cit., \$ 1 f.

- (3) S. Preiswerk, op. cit., \$ 474.
- (4) Ostracon n° 25218 du Musée du Caire, lignes 13-14.

Le parfait المحافظة "je verrais! oh! que je voudrais voir!" montre la vivacité du désir, ce que ne ferait pas un simple imparfait المحافظة " puisséje voir!". De même le parfait أرض donne plus de force à un souhait comme : رُحِبُهُ ٱللهُ تَعَالَى " que Dieu tout-puissant ait pitié de lui! " (1).

Dans la stèle de Piankhi, on nous raconte la visite que le roi de ce nom rendit au dieu Râ d'Héliopolis, lors de son passage dans cette ville. Il monta l'escalier d'honneur, pénétra seul dans le sanctuaire et contempla son père Rà. Son adoration terminée, il referma les battants de la porte, tira les verrous, et y apposa son sceau royal. Puis, se tournant vers les prêtres, il leur dit:

## 

Moi, j'ai vérisié le sceau. Qu'aucun autre n'y entre, parmi tous les rois qui existeront (2)!

Le participe futur (3) مرافع المنافعة prouve que مرافعة se rapporte à l'avenir, et non au passé. Ce parfait rend donc un désir, un souhait très vif, un ordre presque du roi Piankhi aux prêtres de Râ. Remarquons qu'il est précédé de la négation (1). Nous avons vu qu'en arabe justement le parfait reçoit une valeur désidérative spécialement après la négation (2). Un parallèle exact au verbe مرافعة في المنافعة في

A propos de ce cas de parfait vétatif précédé de la négation, il est curieux de voir que, pour exprimer un souhait négatif, pour rendre une défense, le copte se sert également de son parfait précédé de la négation mπe (5). Exemple : ογηρη μεμ ογεικέρα μπετειισφογ « vous ne boirez ni vin ni boisson enivrante » (Lévitique, X, 9). C'est donc un phénomène analogue à l'emploi du parfait du subjonctif, en latin, au lieu du présent, dans les défenses : Ne feceris « ne fais pas ».

<sup>(1)</sup> Cf. W. WRIGHT, loc. cit.

<sup>(2)</sup> Stèle de Piankhi, 1. 105.

<sup>(3)</sup> Sur cette dénomination, cf. supra p. 237, note 1.

<sup>(4)</sup> Cf. W. WRIGHT, A Grammar of the arabic language, loc. cit.

<sup>(5)</sup> A. Mallon, Grammaire copte, 2° édition, Beyrouth, 1907, \$ 244 («futur prohibitif»).

## II. — THÉORIE DES TEMPS CONSÉCUTIFS.

En hébreu, lorsqu'on a à exposer une série de faits qui ne sont pas isolés et indépendants les uns des autres, mais qui ont au contraire entre eux un lien logique ou chronologique, on aime à en faire une sorte de chaîne continue en réunissant le verbe de chaque proposition à la proposition précédente au moyen de la particule i « et ». C'est ce qu'on appelle le i « consécutif », par opposition au į «copulatif» qui signifie également «et», mais qui n'a pas de valeur plus précise que celle d'une simple conjonction de coordination. Si la narration demande l'emploi du parfait, l'habitude est de n'employer ce temps que dans la première phrase : dans toutes les autres on emploiera l'imparfait précédé du ;; c'est ce qu'on appelle «l'imparfait consécutif ». Inversement, si le temps voulu pour l'exposition des faits est l'imparfait, seul le verbe de la première phrase sera mis à ce temps : tous les autres seront au parfait précédé du ; ce sont des «parfaits consécutifs». En un mot, on n'emploie la forme verbale convenable qu'en tête de la narration : et les formes verbales suivantes adoptent la même valeur que cette première. Le verbe initial est pour ainsi dire l'armature musicale de l'ensemble, c'est lui qui donne le ton à tout ce qui suit (1).

### A. — PARFAIT CONSÉCUTIF.

Dans ce premier cas, l'hébreu présente une série de verbes reliés par 1 et dont le premier est à l'imparsait, et le suivant ou les suivants au parsait : ceux-ci, au point de vue du sens, équivalent absolument à l'imparsait qui les commande. « La notion dominante, quant au temps, étant sussissamment marquée par le premier verbe, ceux qui suivent se subordonnent pour le sens à cette direction première et générale, et ajoutent en outre à la diction la modification de leur caractère particulier... Ce 1 a le sens et l'effet de ne pas seulement ensiler ces verbes en les attachant l'un à l'autre, mais d'établir entre eux une consécution, c'est-à-dire un rapport logique d'antécédent et de conséquent. De là son nom de ; consécutif. Ce rapport peut être celui d'une

<sup>(1)</sup> Cf. J. Touzard, op. cit., \$ 391 \beta; cf. également S. Preiswerk, op. cit., \$ 142.

stricte conséquence, rapport de l'effet à la cause ou à la condition dont il dépend; mais il peut aussi être envisagé dans le sens plus général d'une consécution d'actions qui découlent l'une de l'autre d'une manière quelconque jusqu'à indiquer le lien logique plus ou moins étroit de la suite historique, marquant des faits qui se suivent l'un l'autre dans le temps (1). 7

Or un procédé de ce genre peut se retrouver en égyptien.

Le Naufragé dont M. Golénischeff a rendu au jour les aventures nous rapporte le langage qu'il tint au Serpent, roi de l'île enchantée, pour le remercier de ses bontés. Il lui promettait, une fois rentré dans sa lointaine patrie et sauvé des périls de la mer, de lui faire envoyer des parfums de prix; en outre il s'engageait à vanter sa gloire parmi ses compatriotes et même devant le Pharaon. Il ajoutait :

Je t'égorgerai des taureaux en holocauste et je te plumerai des volailles (2).

<sup>(1)</sup> S. Preiswerk, op. cit., \$ 476-477.

<sup>(2)</sup> Papyrus n° 1115 de l'Ermitage, 144-146.

<sup>(1)</sup> W. Golénischeff, Le Conte du Naufragé

<sup>(</sup>Bibliothèque d'étude de l'Institut français d'Archéologie orientale, t. II), Caire, 1912, p. 58.

<sup>(4)</sup> Cf. J. Touzard, op. cit., \$ 406.

Dans l'Hymne à Amon-Rà du Papyrus n° 17 de Boulaq (1) on décrit la navigation diurne du dieu et son passage triomphal malgré les tentatives de ses ennemis :

Ton équipage est dans l'allégresse : il voit que l'impie est abattu, que son corps absorbe le couteau, et que le feu le dévore (2).

Cet exemple n'est pas moins clair que le premier. La logique condamne la traduction : « . . . après que le feu l'a dévoré ». Il est de toute évidence que l'ennemi de Râ a été égorgé ou mis en pièces avant d'être consumé par les flammes; l'ordre grammatical coïncide, en un mot, avec l'ordre chronologique. Le parfait † • a donc bien la valeur d'un présent, comme les deux temps qui précèdent : à savoir les deux imparfaits [ • et [ • [ • et [

Sur un monument du règne d'Osorkon (4) on lit la formule suivante d'imprécations et de menaces contre ceux qui pourraient désobéir au décret royal :

## 

Celui qui déplacera cette stèle que j'ai faite, — il tombera sous les coups d'Amon-Râ, et la flamme s'emparera de lui.

<sup>(1)</sup> IX, 6 à X, 1.

<sup>(2)</sup> Cf. É. GRÉBAUT, Hymne à Ammon-Râ, Paris, 1874, p. 25.

<sup>(3)</sup> Cf. J. Touzard, op. cit., \$ 406.

<sup>(4)</sup> Voir A. Erman, dans Zeitschr. für ägypt. Spr. und Altertumsk., t. XLV (1908), p. 6.

M. Golénischeff (3) renvoie aussi à un article au cours duquel M. Erman (4) cite divers exemples où le parfait présente une valeur anormale. Parmi les trois phrases qui y sont citées, une seule mérite d'être ici relevée, comme se rattachant étroitement au cas étudié. C'est la suivante, que M. Erman appelle « formule initiale des hymnes au soleil »:

Tu émerges de l'horizon : et tu illumines l'Égypte.

L'ordre grammatical des deux propositions coı̈ncide ici si exactement avec l'ordre chronologique qu'il est inutile d'insister sur ce point. Il n'y a pas plus de doute sur la relation des deux verbes de cette phrase qu'il n'y en a, par exemple, sur la «consécution» de l'imparfait et des parfaits dans : יַצָּא וְעָבֶּר וְקָרָא
ril sortira et se tiendra debout et invoquera » (5) (II Rois, v, 11).

1. Loc. cit. — M. Golénischeff renvoie encore à la phrase suivante, tirée d'un monument de l'époque de Ménéphtah: A 3 — . Maspero traduisait (Zeitschrift, t. XIX (1881), p. 118): «Je donne que tu tranches les têtes des Libou, que tu repousses leur assaut». Mais il semble bien qu'il faille comprendre au contraire: « . . . après avoir

repoussé leur assaut. Cet exemple ne rentre donc pas dans notre série des «parfaits consécutifs».

- (2) Cf. S. Preiswerk, op. cit., \$ 142.
- (3) Loc. cit.
- (4) Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde, t. XX (1882), p. 3.
  - (5) Cf. J. Touzard, op. cit., \$ 393 a.

Au chapitre cuxu du Livre des Morts se trouve la phrase que voici (1):

Ton nombril est l'Étoile Solitaire, qui décide et qui annonce le jour, du milieu des ténèbres.

L'action de That annoncer rest ou contemporaine de l'action de #\$\infty, ou postérieure à elle : en tout cas elle ne peut en aucune façon lui être antérieure. De la sorte nous avons bien dans 🔼 🧎 📆 💆 un parfait consécutif dont la valeur est analogue à celle du parfait נְהַשְּׁקָה dans la phrase : יואר מון מון ארץ ווושקה «une source montait de la terre et arrosait...» (Ge $n\dot{e}se$ , 11, 6) (2).

## B. — IMPARFAIT CONSÉCUTIF.

Tout ce qui a été dit sur le parfait consécutif en hébreu peut se répéter pour l'imparfait consécutif. «Le 1 consécutif rattache l'aoriste (3) à un parfait qui précède. C'est là la valeur fondamentale de l'aoriste consécutif, si bien qu'il est censé se rapporter au temps parfait lors même que, dans ce qui précède, la notion du passé est exprimée seulement par un équivalent du parfait... Ainsi l'aoriste indique que l'action du verbe n'est pas un fait absolu, mais qu'elle se trouve en relation essentielle avec ce qui précède et ce qui suit. Le 1 consécutif de son côté, se rattachant au parfait qui précède (en forme ou en idée), assigne à l'action le temps passé comme la sphère dans laquelle elle a lieu. En même temps, ce i indique que l'action de l'aoriste est, d'une manière quelconque, une conséquence de ce qui précède. Cette conséquence peut être entendue dans un sens plus ou moins strict; ordinairement, pour l'aoriste consécutif, elle se réduit à la connexion, parfois peu serrée, constituée par la simple suite chronologique des actions ou des événements (4).

Or, de même que nous avons trouvé en égyptien des cas analogues au parfait consécutif de l'hébreu, il n'est pas impossible de découvrir de véritables imparfaits consécutifs dans les textes de l'ancien, du moyen ou du nouvel Empire.

Bulletin, t. XIV.

<sup>(1)</sup> D'après le papyrus de Nebseni (British Museum 9900). Je dois la forme correcte de ce texte à l'obligeance de M. Loret.

<sup>(2)</sup> Cf. J. Touzard. op. cit., \$ 406 b.

<sup>(3)</sup> Ce terme d'aoriste, assez souvent employé par les sémitisants, est un simple synonyme d'imparfait.

<sup>(1)</sup> S. Preiswerk. Grammaire hébraique, \$489.

J'ai bâti une maison, et j'y ai dressé des portes de bois; j'ai creusé un bassin, et j'ai planté (tout autour) des sycomores.

Cet exemple est particulièrement significatif. Le premier et le troisième verbes seuls sont au parfait; le second et le dernier sont à l'imparfait. La raison est bien simple : il n'y a en réalité que deux séries d'actions : la construction de la maison et l'aménagement du jardin. Pour chacune de ces actions, le rédacteur de l'inscription a employé d'abord un parfait, puis un imparfait qui se rattache étroitement au premier verbe et lui emprunte sa valeur. Le second verbe de chaque série indique une sorte de détail complémentaire, d'action subordonnée à la première. Il en est de même du verbe אַרְמָשְׁלְּבָּר יְהוֹה וַיִּמְאֶּכְר (t Samuel, xv, 23) «tu as rejeté la parole de Dieu : il t'a rejeté aussi » (2).

Le Conte du Naufragé présente plusieurs phrases de type similaire. Le héros du récit a échoué sur une île déserte; le Serpent maître de cette île lui est apparu, il l'a emporté et l'a déposé devant lui, sans lui faire aucun mal. Le Naufragé ajoute (3):

Il ouvrit la gueule vers moi, tandis que j'étais à plat ventre devant lui, et il me dit : « Qui t'a amené, qui t'a amené, petit? ».

all ouvrit la gueule net ail me dit nont deux actions connexes, l'une est la conséquence de l'autre. Or la première est exprimée par un parfait  $\searrow$  , la seconde par un imparfait  $\searrow$  : nous avons donc affaire ici à un imparfait

<sup>(1)</sup> Inscription située au-dessus de l'entrée, ligne 4. La restitution est due à Kurt Sethe, Urkunden des Alten Reichs, p. 121.

<sup>(2)</sup> Cf. S. PREISWERK, op. cit., \$ 492.

<sup>(1)</sup> Papyrus nº 1115 de l'Ermitage, colonnes 67-69.

consécutif dans toute la force du terme, et qui peut être directement rapproché des imparfaits וַתְּאִמֶּר et וַתְּאַמֶּר dans le texte biblique suivant : וְהַגְּיָשׁ הָיִה שֶּרְהַ מִּלְ הַנַת הַשְּׁרֶה יִי נֹאַמֶּר הְּאָשָׁה יִי וֹתְאַמְר הְאָשָׁה אָל־הַנְהָעֵּשׁ «et le serpent était rusé plus que toute bête du champ... et il dit à la femme... et la femme dit au serpent... n (Genèse, ווו, 1-2) (1).

Voici comment le même Naufragé nous raconte la réponse qu'il fit aux questions du Serpent (2):

Je lui répondis, les bras pendants devant lui, et je lui dis...

Comme dans le précédent passage nous avons ici un parfait  $\sum_{\mathbf{x}} \sum_{\mathbf{x}} \sum_{\mathbf{x}$ 

Plus loin enfin, le Naufragé remercie le Roi Serpent de ses bontés envers lui et lui promet de vanter sa puissance, une fois rentré en Égypte. Il s'engage aussi à lui envoyer toutes sortes de parfums recherchés. Mais ces parfums sont en réalité originaires du pays même où règne le Serpent. Aussi ce dernier se moque-t-il d'un pareil cadeau, dont il n'aurait que faire (3):

Il se rit de moi et de ce que j'avais dit à l'étourdie, en son cœur (4), et il me dit...

Dans cette phrase, \_\_ est évidemment un imparfait consécutif, dont l'emploi est parallèle à celui de \_\_ et de \_\_ dans les deux exemples précédents.

Dans le Conte de Sinouhit, le héros raconte son retour en Égypte après le long exil volontaire qu'il a dû s'imposer. Il a écrit au Pharaon pour lui

<sup>(1)</sup> Cf. J. Totzard, op. cit., \$ 405 a.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Papyrus n° 1115 de l'Ermitage, 86-88.

<sup>(3)</sup> Papyrus nº 1115 de l'Ermitage, 149-150.

<sup>(4) «</sup>Il rit... dans son cœur» doit avoir le

sens de : rire sous cape, sourire, se moquer intérieurement.

demander la permission de finir ses jours dans sa patrie. Il a obtenu une réponse favorable : aussitôt il se met en route (1) :

Comme le serviteur ici présent avait marché dans la direction du Sud, je sis étape aux Chemins d'Horus, et le chef qui était là et commandait les troupes de garde envoya un messager au palais pour le faire savoir au roi.

Voilà ce que Sinouhit raconte sur son étape à la frontière de l'Égypte. Son arrivée en cet endroit et la démarche du chef de la garnison sont deux événements inséparables : le premier est l'occasion, la cause même du second. Entre cux il y a une relation de temps et de cause, et c'est pour cette raison que le second est exprimé par un imparfait [], ^, consécutif du parfait [] ^ . De même, dans la phrase suivante, le verbe בַּבְּבֶּל בַּלְּבֶּל בַּלְּבָּל נִיבְּעָל נַבְּלָּיִת une relation d'antécédent à conséquent) au fait intimement lié (par une relation d'antécédent à conséquent) au fait exprimé par le parfait (par une relation d'antécédent à conséquent) au fait exprimé par le parfait (genèse, xxxii, 31) (2).

Dans un hymne en l'honneur de Thoutmès III (3), le dieu Amon fait au roi la déclaration suivante, une fois que celui-ci a vaincu tous ses ennemis et entre à Thèbes en triomphe :

## 

Je suis venu. Et j'ai fait que tu écrases (4) les princes de Palestine. Et je les ai étendus sous tes pieds, d'un bout à l'autre de leurs pays. Et j'ai fait qu'ils te voient comme Seigneur du rayonnement, et que tu brilles à leur face comme image de moi.

<sup>(1)</sup> Papyrus nº 3022 du Musée de Berlin. 241-243.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Cf. J. Touzard, op. cit., \$ 393  $\beta$ .

<sup>(1)</sup> Stèle n° 34010 du Musée du Caire : P. La-LAL. Catalogue général des Antiquités égyptiennes, Stèles du Nouvel Empire, t. I, 1<sup>er</sup> fascicule. p. 20

et pl. VII.

<sup>(4)</sup> Dans les phrases parallèles (cf. infra), le texte porte régulièrement le déterminatif dans ce verbe (). Ici, il manque: la cause en est probablement la disposition des signes suivants.

D'ailleurs, le même hymne en l'honneur de Thoutmès III contient dans la suite d'autres exemples d'imparfaits consécutifs. Ils sont tous bâtis sur le modèle de la phrase déjà étudiée :

月子 | 1111 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1112 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1122 | 1

Je suis venu : et j'ai fait que tu écrases les habitants de l'Asie...; ...la terre orientale...; ...la terre occidentale...; ...les habitants des ...; ...les habitants des îles ...; ...les habitants de l'extrême Sud ...; ...les Anou de Nubie...;

<sup>(1)</sup> Cf. S. Preiswerk. Grammaire hébraïque, \$ 492.

La stèle de Psamétik I<sup>er</sup> et de Nitocris à Karnak <sup>(1)</sup> raconte comment fut présentée au dieu Amon son «épouse divine». Après la cérémonie, celle-ci rencontre une autre princesse, et le texte décrit comme suit l'entrevue et son effet <sup>(2)</sup>:

Or, quand elle arriva vers l'épouse divine N., celle-ci la vit et fut contente d'elle; elle l'aima par-dessus toute chose et lui donna par testament tout ce qu'elle avait hérité de son père et de sa mère. En fit autant sa fille aînée N., fille du roi N. justifié.

Ce passage est très curieux parce qu'il offre par deux fois la série : parsait + imparsait. La première sois, c'est בי suivi de : la seconde, c'est suivi de : la seconde, c'est suivi de : la seconde, c'est que, parmi ces quatre verbes, deux seulement expriment des actions-causes, tandis que les deux autres expriment des actions-essets. En d'autres termes, nous avons ici non pas quatre événements indépendants les uns des autres, mais deux couples d'événements liés deux par deux par une relation chronologique et logique. C'est en voyant la nouvelle épouse divine que l'autre princesse reçoit d'elle une bonne impression; de même, c'est à cause de son affection pour elle qu'elle lui lègue tout son héritage. En somme, i et sont de véritables imparsaits consécutifs, tout comme tips dans : לְבֵּוְ שִׁבֶּח לְבֵּי וְיַנֶּל בְּבוֹרָי (Psaumes, xvi, 9) (3).

Tels sont les deux points de syntaxe égyptienne qu'il m'a paru intéressant d'étudier et d'éclairer. Les traiter dans leur ensemble n'était pas le sujet de cet article, dont le but est simplement d'attirer l'attention des égyptologues sur des détails grammaticaux peu connus; et je serais heureux si cette tentative était favorablement accueillie.

CHARLES KUENTZ.

Dijon, 19 mars 1917.

(1) G. LEGRAIN, Deux stèles trouvées à Karnak en février 1897, in Zeitschrift, t. XXXV (1897), p. 16 et seq.; le texte a été republié en partie par A. Erman, dans son Aegyptische Chrestomathie, p. 83 et seq.

(2) G. LEGRAIN, loc. cit., p. 17, l. 15-16; A. Erman, op. cit., p. 85-86.

(3) Cf. J. TOUZARD, op. cit., \$ 405 c.



